
1 
 

 RESUME 

Trois (3) éléments :  un (1) village, un (1) « han » et un (1) prêtre traditionnel.  

Ces trois éléments représentant symboliquement : un lieu, un objet sacré et 

une personne, autorité spirituelle et interface pour ces trois éléments. 

• Le prêtre utilise le han pour délimiter le village en 3 ensembles : 
1 ensemble habitable, 1 ensemble pour la production agricole et 1 
ensemble qui sert de réserve. 

 

• Le han consacre le village, ses limites et l’unicité de ses 
habitants. 

 

• Le village comprend deux (2) clans fondateurs, celui des oncles 
maternels et celui des oncles paternels. 

 

Le village se subdivise en trois (3) parties distinctes : la partie des enfants de 

l’homme, la partie des enfants de la femme et la partie des populations 

allogènes.  

Les lignées fondatrices du village se positionnent par rapport au soleil.  

Le fait d’avoir 2 clans et 2 positionnements distinctes dans le même espace 

du village permet de mesurer les dynamiques sociales entre les deux clans : 

leur sen de l’hospitalité, leur comportement (hygiène, cuisine, etc.). On peut 

observer quelle partie draine le plus de visiteurs et quel facteur en est la 

cause : est-ce l’éducation ? la production vivrière ? le nombre de filles ou de 

jeunes garçons ? la qualité artistique ? la sympathie, etc.    

Histoire : entre 1928 et 1929 une répression sauvage du type génocidaire, 

renommée guerre de Bouna s’abat sur ce village pendant plus de trois (3) 

mois et fait plus de 600 morts avec une déportation des populations dans 

l’ordre de milliers vers des régions lointaines suivie d’une longue période de 

stigmatisation. Les spiritualistes traditionnalistes vont expliquer et conter ce 

drame par un sortilège pour comprendre comment le conjurer ou pour 

l’anticiper la prochaine fois, car l’histoire a ce malin plaisir de se répéter 

quand on oublie.   

 

C'est donc à partir de ces points que l’opuscule sur le sortilège et la légende 

de Bouna a été écrite. Une légende et un sortilège se nourrissent des 

histoires d’un lieu réel et d’un fait qui s’est produit dans le passé. C'est le 

cas de Bouna, un foyer de la communauté day implantée dans les plaines du 

département de Mandoul, au Sud-est du Tchad, en Afrique Centrale. 

 

  



2 
 

Et si Bouna se contait autrement ! 

 
LA LEGENDE D'UN SORTILEGE DAY 

 
La guerre de Bouna serait-elle l'effet d'un sort ? 

 

                ** 
La légende qui nous a inspiré pour cet opuscule, nous vient 

principalement de Ton-rhé, une conteuse pour enfant d'un talent hors pair 

et de quelques autres conteurs occasionnels. Cette légende riche en leçons 
laisse sous-entendre, que pour prévenir et contenir les conflits à venir, les 

prêtres traditionnels day, garants des esprits fondateurs de Bouna, avaient 
enterré dans un angle du village un "han" pour en délimiter le pourtour 
habitable. Pour accomplir pleinement cet exercice de délimitation du village, 

ils ont eu besoin de la bénédiction des esprits protecteurs institués par les 
ancêtres des Day et cette bénédiction ne peut être effective que si elle est 

consacrée par le « han ».  
 
C'est quoi le « han » ? 

 
« Han » est un mot en day qui désigne à la fois un œuf et un genre 

d'oignon sauvage, que les prêtres traditionnels utilisent comme support pour 

des incantations mais aussi comme ingrédient dans la composition des 
onctions de protection spirituelle et de soins de santé corporelle. Il en existe 

plusieurs variétés avec des propriétés et des attributs distincts. 
 

Une potion ou une portion de "han" sur une nourriture tout comme un 

plant de "han" dans une cour, sacralise le plat ou le lieu concerné et en 
impose le respect par un rituel bien codifié. Par exemple, lors d'un repas 

sacré par le han qui se fait souvent autour d'un même plat, les doigts des 
convives ne doivent ni s'entrechoquer ni toucher le dos de la main d'un 
autre. On attend toujours que les ainés se servent à leur bon vouloir en 

premier1. Cette façon de faire impose un rythme et une autodiscipline qui 
engendre le respect mutuel entre les convives de différents statuts sociaux 
ou d’âges. Cette pratique réservée pour les cérémonies était devenue une 

pratique du savoir-être et s’observait dans la vie quotidienne, lorsqu’il y avait 
des invités dans une famille ou lorsque qu’un plus jeune était invité à 

partager un repas avec des personnes âgées ou des notables.    
 

Ce respect autour du han est transposable à tout ce qui est collectif 

(public) étant donné que tout ce qui est collectif est sacré et suggère par ce 
seul fait de l’autodiscipline et de l’autocensure. C’est le cas des lieux qui se 
subdivisent en espaces avec des places réservées qui ne peuvent être violées 

sans conséquence. Un garçon d’un certain âge, ne peut entrer dans la case 
de sa mère ou d’une grande femme sans des préalables ritualisés. Les 

espaces sont définis en fonction des sexes, des âges et des pratiques 

 
1 Nous évoquerons dans un autre document le rôle éducatif de ce geste lors des repas que ce soit lors des 
cérémonies ou lors des repas partagés avec des personnes d’âges différents.   



3 
 

spirituelles ou initiatiques mais elles sont aussi définies pour préserver 

l’intimité, etc. 
      

Cette perception du han protecteur a permis de normer certaines 
pratiques sociales pour les rendre transmissibles et cohérents afin qu’elles 
continuent à organiser la protection de la société suivant les réalités de cette 

époque. Par exemple, le fait de sacraliser par le han, la concession, les 
greniers ou les champs réduisait le risque de vol sachant qu’à l’époque, il n’y 
avait pas de porte avec des serrures ou des entrepôts avec des vigiles à 

l’entrée, etc. C’était le han et les autres fétiches qui faisaient le boulot et la 
procédure de protection légale des biens et des personnes était appelée en 

day « Retie » qui veut dire blinder ou sacraliser par les fétiches.  
 

Ces pratiques du Han se fondaient sur trois choses : la peur, la 

croyance et le respect. La peur assurait à elle seule la police des mœurs, 
étant donné que le concept de malédiction disposait d’une panoplie de 

versions qui couvrait tous les aspects de la vie courante : stérilité, mort 
violente, genre accident, être frappé par foudre ou être dévoré par un 
animal ; destruction des récoltes, maladies incurables, etc. C'est dire 

combien le pouvoir psychologique de "han" était présent et puissant à cette 
époque. La croyance relevait quant à elle de l’espérance pour l’intégrité 
physique de la famille, la prospérité, la reconnaissance des ancêtres qui 

intercèdent, l’acceptation du clan familiale car l’exclusion et le bannissement 
sont redoutés comme une très grande malédiction. Le rejet était aussi perçu 

comme une humiliation.    
 

Le respect est une construction de la personnalité, à la fois individuelle 

que collective qui vise à induire des limites précises et bien distinctes dans 
les rapports sociaux. Il est par ce fait un outil pour toute organisation sociale 

de type clanique. Le respect implique sous cet aspect, l’adage populaire qui 
dit : qui s’assemble se ressemble car le respect se mérite et son absence peut 
vous pénaliser, vous exclure et conduire à votre bannissement. Par ailleurs, 

sans le respect la transmission générationnelle des savoirs ancestraux ou 
des traditions séculaires se briseront, raison pour laquelle il y a toujours en 
toile de fond la peur d’une malédiction en cas de déviance individuelle ou 

collective.  
 

Chez les Day, le han est la plante qui honore tous les dieux. C’est un 
outil de gouvernance et il est présent comme composant fondamental de 
tous les fétiches. Chez certains peuples, un composant déterminant des 

fétiches peut être les feuillages ou les racines ou les écorces ou le sang ou le 
mélange de tous cela, suivant les objets, par exemple, le sacrifice d’un 
animal pour accompagner un mort ou pour accueillir une naissance, le bain 

des feuillages pour exorciser, les racines pour maudire ou guérir, etc. Chez 
les Day le han doit intervenir en premier ou en dernier sinon durant toute la 

procédure sinon le procédé est invalide. Avec le han, les day ont dompter 
leur environnement, ils peuvent neutraliser les animaux féroces, etc., mais 
ils ont aussi dompté les hommes de leurs milieux, de leur monde. La 



4 
 

puissance du monde leur a été révèle par le han comme la parole divine a été 

révélée à d’autres par le Livre. Mais qui connait encore l’histoire des « Han » ?          
 

Sous-entendre le tracé effectué avec le « han »  
 

La légende raconte, que toute transgression intentionnelle de ce tracé 

virtuel, sacralisé par le han est un crime de lèse-majesté, plus 
spécifiquement la transgression par le piétinement, par le déracinement ou 
par l’enjambement du han ainsi que tout autre maltraitance sur le « han » 

serait perçue par les esprits comme un geste maudit, c'est-à-dire, un geste 
qui traduirait une rupture, un rejet et un dénigrement de leur puissance 

protectrice. Comme les esprits sont des entités sans état d’âme et jalouses de 
leur pouvoir, souvent leurs réactions consistent à sanctionner fortement 
toute transgression, aussi petite soit-elle. Il faut à cet effet recourir à une 

intermédiation par des sacrifices pour calmer leurs colères. Mépriser le han, 
peut constituer le fondement d’une malédiction à craindre, qui peut se 

répercuter durablement et affecter toute une communauté.  
 

C’est ainsi, que certains spiritualistes de l’époque auraient cru, qu’un 

geste maudit aurait été commis par un habitant originaire des familles 
autochtones de Bouna et ce geste aurait enclenché le processus de conflits 

ayant abouti à la guerre fratricide dite de Bouna qui s’est déroulée entre 
1928 et 1929. Une malédiction dans l’esprit de l’époque, traduit une 
défaillance dans la mise en application des contrats renouvelables entre les 

esprits des ancêtres, les gardiens des traditions et la population.    
 
 

Pourquoi les prêtres avaient-ils délimité le village ? 
 

Les facteurs déterminants  
 

Si ces prêtres traditionnels ont consenti à délimiter le village, c’est 

parce que les oracles avaient jadis prédit, que la croissance démographique 
pourrait devenir une source de conflit grave si elle n’est pas maitrisée, c’est-

à-dire, si la population n’est pas organisée suivant certaines lois édictées par 
les ancêtres. C’est pour diluer ce présage, que les prêtres traditionnels, qui 
veillent à l’application et au contrôle de ces lois, ont délimité, en fonction de 

leurs connaissances le village en utilisant le sceau su « han ».  Ils savaient 
que naturellement, le village est appelé à s’agrandir et qu’au-delà d’un 
certain nombre de temps et de nombre d’habitants, des problèmes de nature 

sociale difficiles à résoudre allaient surgir pour déstructurer l’ordre établi, 
les normes et les rapports sociaux construits. De tels problèmes, c’est-à-dire 

des conflits allaient les contraindre à s’entredéchirer puis se disloquer dans 
l’anarchie en se soumettant aux autres car affaiblis et dépossédés de leur 
identité. Les oracles avaient donc préconisé que les familles doivent se 

répartir dans les villages qu’ils créent suivant les lignées claniques mais elles 
doivent également éviter de se disperser de façon anarchique en créant des 

extensions des villages sans contrôle et validation des prêtres en 
concertation avec les oracles. Les oracles avaient aussi préconisé que les 



5 
 

villages doivent disposer, selon un certain ordre, des structures. Les 

habitations ne peuvent pas se bâtir en continu2 dans un espace. Il faut les 
entrecouper par des espaces utiles, c'est-à-dire des champs, etc. Les raisons 

qui sous-tendent ces obligations organisationnelles vont constituer des 
normes vitales pour l’installation des familles et des villages. En effet, toute 
extension clanique, c’est-à-dire, création d’un niveau village doit reproduire 

le modèle socioculturel du village souche et cela avec l’approbation des 
oracles et l’implication des prêtres. Rien ne s’improvise car c’était le règne 
des normes socioculturels qui permettaient à chaque famille de retracer ses 

origines et de s’y identifier.  
  

 
Il faut noter qu'il y a toujours deux (2) clans dans une lignée : celui de 

la femme (les oncles maternels) et celui de l'homme (les oncles paternels). 

S'installer dans village ou installer un village se fait en fonction de cette 
réalité sociologique pour rendre lisible les traits de caractère, les traditions, 

les interdits et les dynamiques socioéconomiques des lignées mais aussi 
celles des clans. Ainsi, choisir de s’installer permet de savoir si on vient du 
facteur dominant, c'est-à-dire des oncles paternels ou du facteur muet, c’est-

à-dire des oncles maternels. C’est la coexistence de ses facteurs qui 
constitue le noyau vital du village. Le régime matrimonial est celui du 

patriarcat.  
 
Règles principales :  

 
Les notions des enfants de la femme et de l’homme, utilisées dans 

cette légende font allusion à la mère et au père du fondateur du village. Ces 

personnages sont les 2 piliers sur lesquels repose le mythe fondateur des du 
village et des clans. Dans la cosmogonie day on ne parlera pas de piliers 

mais de pieds ou de jambes du village (bonhg-monh ou kassa-monh) pour 
indiquer et signifier que les suivant doivent mettre leurs pieds dans les 
traces de leurs prédécesseurs car on se suit dans la quête de la survie. Les 

traces des pieds signifient les traditions (bonhg-monh), les jambes 
imaginaires, la force cinétique et historique du village (kassa-monh). C’est 

ainsi que respectueusement et spirituellement, on évoque et invoque 
l’expression « marcher sur les traces des anciens ». 

 

Les oncles maternels représentent une des deux (2) jambes et les 
oncles paternels l’autre. Comme les jambes des hommes, celle de cette 

tradition servent à assurer l’équilibre, la stabilité et la dynamique sociale du 
village. Leurs vécus sont épurés et consignés dans la mémoire collective 
comme des ressources, qui alimentent les traditions, les mythes et les 

légendes pour le renouvellement des générations.  Ainsi, la jambe ou le côté 
maternel est perçu comme tolérant. La jambe des oncles maternels ne vous 

écrase pas, c’est un refuge qui ne vous renie jamais, accepte vos caprices en 
laissant le soin à vos oncles paternels de rectifier avec vous les tirs de vos 
abus. En vous accueillant, vos oncles maternels s’engagent tacitement dans 

 
2 Pour dissiper les sources de conflits entre les familles et en éteindre certains concernant des rivalités bénignes 
comme infidélité ou incompatibilité d’humeur   



6 
 

le respect des règles d’être transparents. Ainsi, quelles que soient les 

circonstances, ils se font violence, en vertu de cet engagement tacite de 
transparence, de communiquer à vos oncles paternels vos agissements, car 

vos oncles paternels conservent sur vous les droits impartis par la puissance 
du patriarcat. Nonobstant son sexe, un enfant est toujours validé par son 
côté paternel, sauf sans certaines conditions, car il y a toujours des 

exceptions et pas des moindres. L’enfant appartient aux deux parties mais 
les décisions déterminantes de sa vie ou de sa mort relève de l’autorité 
paternelle. Le côté maternel peut assister mais n’a pas le droit d’éduquer les 

enfants du côté paternel, sauf s’ils sont orphelins ou abandonnés. Le côté 
maternel est sous cet angle le côté gauche, celui du cœur. 

 
Les positionnements des familles dans l’espace du village sont très 

codifiés car ils se réfèrent à la puissance lignagère considérée comme l’œuvre 

du destin. Pour en établir la signification divine ils utilisent la position du 
soleil pour se répartir, se distinguer dans leurs responsabilités. Le soleil est 

unique mais n’accomplit pas les mêmes rôles à différent moment de son 
parcours. Ainsi, dans la cosmogonie day il y a six (6) moments repartis de 
façon égale entre le Levant et le Coucher, c’est-à-dire l’Orient et l’Occident. 

Ainsi, le Levant se subdivise deux (2) sous-parties : kho jong 3 et yor torho. 
Elles composent la matinée. Ces deux moments de la matinée servent aux 

hommes pour assouvir tout leur besogne y compris leurs vices. Le kho jong 
est un moment sacré pour tout le monde car c’est le moment utiliser pour 
faire des sacrifices, des prières, pour maudire ou bénir. yor torho est pour les 

enfants avec un effet éducatif car en réalité, yor torho sert à contraindre les 
enfants de suivre les parents aux champs et de rester auprès d’eux à 

travailler étant donné que c’est le moment où l’énergie au travail est la plus 
productive et avoir tout le monde en présence réduit les inquiétudes 

angoissantes dans un environnement et un contexte de suspicion 
permanente.  Yor torho, c’est entre 8h et 10h. On dit que les sorciers à ce 
moment sont susceptibles d’attraper les enfants et les adolescents. Le 

Coucher aussi a deux (2) sous-parties qui sont : Boung rohmon et guiti dou. 
Qui correspondent à l’après-midi et à la soirée. Guiti dou étant le 

commencement de la nuit. Dans la cosmogonie day guiti est l’équivalent du 
mot principe en français. C’est la base, le début. Pour cette cosmogonie le 
corps humain commence par les fesses et non par la tête mais ceci est hors 

sujet car il ne s’agit pas dans cet opuscule de comment le corps humain est 
élaboré dans la mythologie day de Ton-hré mais de la légende de la guerre de 

Bouna. 
 
Ces deux-parties du jour, à savoir la nuit d’une part et le jour d’autre part, 

sont intercalés par deux (2) moments qui sont ceux des grands esprits ou 
des dieux. Ces moments sont des séparateurs et des pauses naturelles pour 

 
3 Moment où le soleil se réveille pour semer les graines de la journée et préparer les plantes à cordes qui 
serviront à attacher ses butins ou à flageller les récalcitrants et les mauvais esprits. La plante en question est 
ailleurs médicinale et spécifique pour les rites initiatiques au même titre que deux autres qui lui sont associées 
et qu’on ne cueille que le matin lorsqu’elles doivent servir pour les rituels initiatiques tant féminin que masculin 
à l’exception d’une seule, qui est exclusivement masculin. Les femmes et particulièrement les jeunes filles et les 
femmes en âge de procréer, donc qui ont des menstrues ne doivent pas enjamber les tiges de ces plantes. 



7 
 

les activités ordinaires, tels que les travaux ménagers, champêtres, ou 

récréatives, afin de laisser place aux activités extraordinaires mêlées du 
paranormal. Ces moments sont désignés par les termes : dana yor ou dana 
dou. Dana signifiant le centre ou le milieu. Ces moments sont perçus par 
l’imaginaire collectif comme central et comme l’instant où se meuvent en 

maitres les éléments du monde invisible à la rencontre des grands initiés de 
la nature. Ce sont les moments de tous les risques ou les morts et les 
vivants interagissent sous toutes les formes et règlent des comptes. Tout ce 

qu’on croise dans ces moments intercalaires sont suspicieux et peut-être ne 
pas être réellement ce qu’on voit car c'est le moment où se délivrent 
également des messages et on se doit d’être attentifs, concentrés et 

silencieux. Il est repréhensible de parler fort où de héler quelqu’un ou de 
crier en ces moments. L’hallucination n’existe pas dans ce monde proche de 

la nature où tout a une capacité de métamorphose instantanée.  
 

Voilà en bref les raisons pour lesquelles, pour s’installer dans un 

village et se faire accepter, il faut obéir à des codes sociaux élaborés avec un 
minimum de facteurs de convergence, à savoir : la lignée ou le clan, les 

activités et la clarté des intentions. Le but d’un village de cette époque est la 
protection des familles, l’harmonie des intérêts des familles, le respect des 
normes existantes pour assurer la survie et la paix. Même, si les fondateurs 

ou propriétaires du village peuvent, en théorie, s'installer partout dans les 
espaces consacrés du village, en réalité, ils se regroupent selon les codes 
sociaux qui sont déterminés par rapport au soleil comme nous l’avons 

évoqué précédemment. Etre à une ou à l’autre position face ou dos au soleil 
n'est pas une question de confort personnelle ou de choix personnel mais de 

destin qui a tiré au « pile ou face » à la naissance de chacun pour lui faire 
jouer un rôle. On dit à ce sujet : sérr guiti kaka. Jouer un rôle ne veut en 
aucun cas signifier chercher à jouir d’un privilège comme dans les sociétés 

esclavagistes mais servir et défendre avec toute la perversité du rôle.  
 
Séer guiti kaka se conçoit comme une ligne d’us et coutumes utiles 

mises à jour de façon impromptue pour homologuer une situation 

opportuniste.  Se placer par rapport au soleil est une position de principe qui 
permet à chacun d’intérioriser et de s’approprier sa place son rôle et son 
statut dans le respect, sans le moindre abus. Cela fait par tie de séer guiti 
kaka. 

 
Etre au soleil levant (none ha) ou donner dos au levant (dounou) revêt 

des significations logiques au plan organisationnel (matériel) mais également 
au plan mystique (spirituel).  

 
En effet, il y a toujours trois (3) pouvoirs lignagers d'inégale puissance 

dans l'organisation d'un village, qui sont déterminés par :  

• La position géographique par rapport au soleil. C’est cette 
position qui distribue le pouvoir en tant que rôle et les paramètre par 
rapport au village. 

• Le village dispose toujours de deux (2) clans fondateurs : 
maternel et paternel. Ces deux (2) facteurs permettent de traduire dans 



8 
 

l’espace la lisibilité et la traçabilité des structures sociales de chaque 

clan. La traçabilité induite par ces facteurs aide à prévenir certains 
risques, telle que la consanguinité, la sécurité, etc. Elle favorise aussi 

une spiritualité qui consolide l’appartenance au village et la 
complémentarité des moyens de protection. Grâce à la lisibilité des 
structures sociales de chaque clan, c’est-à-dire les présences humaines 

avec leurs pouvoirs lignagers, on peut situer précisément, dans le 
village, les espaces culturels et cultuels de chaque clan ou lignée. Cela 
permet d’éviter des violations et des profanations. 

• Les clans et les lignées ne s’installent donc pas n’importe 
comment, à l’exception des « familles- joker ».  

• Les positionnements dans l’espace se rapportent aux rôles et 
statuts des familles et des lignées, par exemple dans le patriarcat de 
Bouna, les familles installées à l’Orient ne sont pas appelées à régner 
sur le village, car ce sont les familles qui descendent de la mère. 

• Les familles de l’occident on le rôle de gérant du village, ce sont 
eux qui rendent compte des décisions du village.      

• Les allogènes au sens de personnes qui ne sont en rien 
rattachées à l’un des clans fondateurs, en termes de tribu, de parenté 

clanique, de lien de mariage ou de descendance par défaut, c’est-à-dire, 
une pièce rapportée. Les allogènes sont des amitiés ou des personnes 

perdues, etc.  Ces personnes ont une autre position géographique (Est, 
Ouest) et dispose d’un pouvoir contributif à la protection du village.  

 

Toute personne day, de cette époque antérieure à la guerre de Bouna, 
amenée à créer un village devait répliquer le même modèle : le pouvoir du 
soleil ; le pouvoir des clans ; le pouvoir des allogènes. C’est l’alignement 

ordonné de ces pouvoirs qui insuffle la puissance.  Un village qui n’a aucune 
sorte d’allogène n’est pas un village mais une famille et par ce seul fait il 

s’éteint si la famille se désintègre ou périt sans transmettre son pouvoir. Par 
ailleurs, lorsque les allogènes désertent un village, c’est parce qu’il y a trop 
de « sorcellerie » c’est-à-dire de médisances, de sabotage, de jalousie et pas 

assez d’estime ou d’amour entre les habitants. L’harmonie et les normes qui 
régulent les esprits se dessèchent, alors les allogènes naturels ou non 

quittent le village, comme les rats quitte un navire en naufrage. C'est le signe 
que le village amorce son extinction naturelle.  
 

Comment étaient installés les villages day : Fondement et précautions 
des prêtres  
 

Les précautions prises par des prêtres traditionnels s’articulaient 
autour de trois (3) facteurs : la famille des fondateurs du village, le soleil 

dont la subdivision du parcours permet de déterminer les postions 
géographiques des clans et de leurs lignées dans le village. Ces trois (3) 
facteurs servent d’instruments de repérage, de profilage et de découpage 

claniques mais aussi mode de transmission de leurs pouvoirs. Ainsi, le 
village aura deux (2) faces ou côtés (Est et Ouest) nommés, none ah et 
dounou ah et également deux (2) clans primaires qui sont : le clan de la mère 



9 
 

dit la lignée des enfants de la femme/de la mère : yagué wo4/kouwo ou 

yagué niih5 et le clan du père dit de l’homme ou les enfants de l’homme/des 
pères yague tau-rho ou ya boungue. Ces clans se répartissent leurs assises 

en lignée en occupant distinctement chacun, un côté du village suivant 
l’ordre du parcours du soleil. Pour simplifier les perceptions et l’imaginaire 

collectif, ce parcours du soleil se décompose en deux (2) parties principales 
et non en trois (3) : le levant et le coucher comme nommé au-dessus. 

 

Les chiffres   
 

Les chiffres sont très importants dans la cosmogonie day et permettent 
d’interpréter tous les actes de la vie. Prenons l’exemple du chiffre 3 qui 
représente le milieu et interprète ce qui a rapport à la conciliation, au 

nouveau et à l’intelligence. Il sert à départager et à créer un équilibre. C'est 
un chiffre qui désigne l’homme, sa parole et son engagement. Par exemple, 

on considère qu’un homme agit avec raison mais vigoureusement et 
promptement au contraire d’une femme qui agit avec émotion, par caprice, 
superficiellement et de façon lancinante, seign wo. On attend de l’homme un 

certain caractère que ses traits abrupts et ses excès excusent d’avance (Sé 
tau rho. On met en exergue cette virilité en disant que l’homme ne donne pas 

plus de trois avertissements avant une action : 1,2,3 et action. Même 
l’homme tolérant ne tolère pas trois (3) fois de suite la même faute, un 
homme qui tente trois fois sans succès une chose n’insiste plus répéter la 

même façon de faire, il change d’angle. Pour un homme ce qu’il trouve 
devant lui, c’est à lui, il doit « l’affronter » et ce qui est derrière lui ou arrive 

derrière lui n’est plus à lui, il doit l’ignorer ou l’éviter. Un homme se 
préoccupe principalement de ce qui est devant lui. Ce sont ces superstitions 
qui ont codifié les caractères de époques et qui ont été édictées comme des 

règles. Nous les évoquons pour permettre de comprendre le sens de la 
légende, objet de cet article.   
 

Le qualificatif homme ou femme est dans cette conception interchangeable 
dans la mesure où il peut désigner indistinctement une femme ou un 

homme sans leur ôter leur nature sexuée, dès lors que le critère qui définit le 
sexe au plan de la spiritualité naturaliste est le premier-né. Peu importe 
que ce premier-né soit vivant ou mort-né, mais c’est notre premier-né qui 

définit notre sexe et notre façon d’agir mais également notre façon de querir 
nos opportunités et nos chances. Ainsi, si le premier-né est un garçon, on 

applique aux parents, indistinctement de leurs sexes, le chiffre 3 qui qualifie 
les caractères d’un homme. L’enfant peut être le premier-né des 2 parents ou 
seulement de l’un d’entre eux, dans ce cas la caractérisation du chiffre est 

attribuée au parent concerné pour la première fois. Si le premier-né est de 
sexe féminin, c’est le chiffre 4 qui est attribué pour caractériser la manière 
d’agir du ou des parents. Les parents caractérisés par ce chiffre sont perçus 

comme des personnes qui agissent avec nonchalance, elles procrastinent, 
sont laxistes, indécises, etc. Elles sont marquées par tout ce que la société 

imagine comme caractère qualifiant le comportement d’une femme devant 
 

4 Yagué wo en day ndanga au lieu de wo on dit Kouwo en day Ngalo  
5 Littéralement signifie les enfants de la mère pour dire la branche féminine du patriarche Ya nii gue 



10 
 

une action. Il y a une expression populaire day qui désigne ce fait par 

l’expression : « gohri ban » comme un wo. Ce qui est un abus de langage et 
une position de la dominance masculine.   

 
Tous ces chiffres suggèrent, que nous avons un sexe spirituel et un sexe 
physique apparent, qui sont indépendants. Ils n’ont pas les mêmes 

fonctions, quand bien même, ils influencent nos caractères. Suivant les 
circonstances de leurs perceptions, ils indexent notre manière d’agir et 

finissent par nous catégoriser socialement. Dans les sociétés anciennes 
soumises à ces croyances, on peut ou pas vous confier telle ou telle tâche en 
fonction de cette caractérisation qui n’est pourtant pas apparente. A vous de 

bluffer quand c’est nécessaire et douteux.   
 
Il arrive que certains individus coïncident avec les deux (2) sexes, c’est-à-dire 

que le sexe apparent est de même nature nominative que le sexe spirituel 
(qu’on peut aussi nommer sexe caractériel). Lorsque ce cas est constaté, on 

dit qu’il accentue fortement le caractère de l’individu. Mais dans le cas où il 
n’y a pas une accentuation du caractère malgré la coïncidence, alors on peut 

imager cela comme une sorte de faux jumeaux ou peut-être qu’il y a eu un 
avortement caché ou non identifié.  
   

Tous ces chiffres indiquent, certes les tendances innées ou les présomptions 
des caractères des individus. Leur connaissance servait, surtout, à prévenir 
le comportement de la personne qu’on a en face de soi ou avec soi quand on 

mener une action. Une sorte de « memo confidentiel » sur le profil d’un 
partenaire ou d’un adversaire. Il est à titre préventif. Ces chiffres peuvent 

avoir par ailleurs des effets ataviques, car dans la cosmogonie day on croit à 
la réincarnation. Tout n’est que répétition, une sorte de dialectique.  
 

Quelques exemples d’influence de ce « sexe caractériel » ou spirituel. 
L’exemple que nous donnons est encore vivace, même dans ma famille 
élargie. En effet, ceux qui croient à cette sexualisation spirituelle ne sortent 

jamais de la maison pour une activité importante sans s’assurer de la 
conformité de cette loi de la superstition. Pour eux, la première personne sur 

qui ils doivent tomber en ouvrant la porte ou en sortant de la cour, avant de 
prendre leur chemin, doit être de leur sexe spirituel. Cette rencontre aurait 
une vertu de bénédiction et leur garantit la chance que tout se déroulera 

sans entrave, avec satisfaction. Peu importe, l’âge, l’état de santé mentale ou 
autre de la personne, pourvue que cette personne soit physiquement du sexe 

que représenterait leur sexe spirituel. Une telle rencontre est pour eux un 
signe de bonne disposition pour leur journée et l’activité pour laquelle ils s’y 
sont préparés, car chaque journée commence toujours par un vœu, un but.  

C’est comme si l’objet de la préoccupation qui motive votre sortie ou les 
affaires que vous aurez à entreprendre dans cette journée ont des réponses 
personnifiées. Votre destin de la journée vient à votre rencontre sous forme 

d’une personne et cela indépendamment de son statut social, de son âge, de 
sa religion et de son état de santé. Par ailleurs, c’est comme un ticket de 

spectacle, une fois revenu chez vous, le ticket n’est plus valide, il faut un 
autre, faisant ainsi comprendre que rien n’est acquis, chaque jour est un 



11 
 

nouveau contrat, une nouvelle quête. Dans ce monde ancien, la superstition 

à un rôle autorégulateur et comme dans l’exemple que nous venons de 
relater, votre journée peut être déterminée suivant la correspondance du 

sexe d’un inconnu avec votre sexe spirituel et non avec votre sexe physique 
et votre attirance. En clair, la détermination de votre chance journalière 
implique votre sexe spirituel pour attirer les bonnes dispositions, le bon sort. 

C’est ainsi, que certaines personnes s’assurent de donner des consignes 
pour qu’à leur sortie de la maison, vienne au-devant d’eux une personne 
physique qui corresponde à leur sexe spirituel. D’autres pensent, que peu 

importe le sexe physique, croiser en premier une personne qui a le même 
sexe spirituel, peut produire le même effet bénéfique que celui qui a la 

correspondance physique du sexe ou genre spirituel. Comment le 
savoir dans ce telle que vous l’avez mémorisée soit parce que vous 
connaissez à quel sexe ou genre spirituel appartient la personne. C’est un 

travail d’observation, de curiosité et d’information. 
 

Il résulte de l’effet de cette superstition des attitudes mystiques dans les 
relations entre certaines personnes qui n’ont en apparence rien en commun. 
Par exemple, il y a des vieux, au village, qui pour des choses très sérieuses 

ne sortent de leurs cases ou de leurs cours dans la journée, que si une telle 
femme ou fille, untel homme ou garçon ne se place dans un certain ordre et 
ne viennent au-devant d’eux. Si en absence des personnes qu’ils sollicitent 

ils croisent en premier un certain nombre d’individus qu’ils ont catégorisés 
discrètement dans un coin de leurs mémoires comme porteuses de poissent 

à leurs égards, alors, soit ils recommencent la cérémonie de départ soit ils 
l’annulent complétement et s’enferment toute la journée jusqu’à la tombée 
de la nuit parfois sans manger et boire. Ils ont aussi des gens qui pour eux 

sont de véritables anges de chance. Souvent ce sont des enfants et on les 
fera venir même du champ pour ouvrir la voie, l’expression c’est, « détacher 

la route » (dingue nam na).  Les sympathies, les estimes, les amitiés entre les 
gens de différents horizons sociaux, de sexe et d’âge se jouent sur ces 
superstitions qui ont un rôle social non négligeable. Les préférences parfois 

insoupçonnées, reposent sur ces échanges de bons procédés de sexe 
spirituel. Il y a une expression autant spirituelle que ne l’est celui du genre 

ou sexe spirituel : dé mon té guini ou dé mon té gni guini signifiant leurs 
ombres vont ensemble ou se superposent, se fusionnent. Ombre en day veut 
aussi dire esprit, c’est-à-dire ton autre-toi invisible, caché, furtif, 

insaisissable. 
 
Ce critère de matching est important et conduit beaucoup de gens à ne 
jamais associer en priorité, à leurs projets de vie, certaines personnes même 
de leurs entourages.   

 
Comprendre, expliquer, agir et vivre en immersion dans un village, requiert 
de connaitre ces choses et savoir pourquoi, les villageois s’organisent et 

interagissent ainsi. Être de la désignation femelle ou mâle en fonction de son 
premier-né suppose une certaine croyance et une certaine pratique. C’est 

une question d’observation, certes, mais aussi d’expérience personnelle qui 
permet à chacun de croire ou de ne pas croire mais de participer à donner 



12 
 

une solidité aux relations individuelles qui par leur complexité engendre la 

tolérance et permet une croyance à la société ou chacun croit que son sort 
personnel peut dépendre d’une autre personne donc indépendant de sa 

propre volonté et de la volonté humaine. La spiritualité nait de ces 
superstitions.   
 

Les aspects organisationnels   

 
Dans l’élaboration des emplacements des familles, celles issues du père pour 

lesquelles on utilise l’expression « les enfants de l’homme » s’installent face 
au soleil. On dit de ces familles qui sont à l’occident face à l’orient que le 

soleil se couche « chez eux » ou que le soleil est « dans leur dos ». Cela fait 
sens dans la mesure où c’est le repère qui détermine la répartition des 
statuts et des rôles. Les emplacements des familles en fonction du parcours 

du soleil sont des allégories qui fixent les destins des familles. Comprendre 
cette perception du soleil comme grand administrateur mystique de la vie 
sociale et spirituelle, c'est comprendre les codes et les règles du pouvoir de 

chaque groupe ou clan dans le village.  
 

Les expressions « le soleil se couche chez eux » et « le soleil est dans leur 
dos » sont à nuancer. La première décrit les responsabilités et les charges et 
la seconde les privilèges, donc le statut social accordé par le destin ou les 

divins.  
 

Les familles installées à l’occident sont les familles des fondateurs du village, 
ils voient le soleil se lever et s’assure qu'il viendra « se coucher chez eux, de 
leur côté ». C’est comme cela qu’ils parlent les anciens de cet occident du 

village : « Le soleil rentre au village ou le soleil rentre » pour dire le soleil se 
couche. « Yor si ri ah ou bien yor si ri ou encore yor ougni ». Le commun du 

village dit, Yor ougne ou yor wey qui veulent dire respectivement le soleil 
rentre ou le soleil tombe comme s’il tombait épuisé. Ceux qui sont à l’Orient 
surveillent le lever du soleil pour l’annoncer mais théoriquement ne le voit 

pas se coucher. Les anciens disent : « le soleil sort = yor bor » qui est à 
nuancer avec le soleil se lève = yor ara » du commun des mortels du village. 

Tout est dans les moments séquencés de la journée, qui permettent de 
coordonner les actions, les activités.  
 

Le mot jour signifie dans cette cosmogonie day, le moment ou la lumière du 
soleil s’éteint, à savoir le soir. On le nomme dou comme le mot qui désigne la 

nuit. C’est pourquoi il y a ce décalage entre la perception et le décompte des 
calendriers des temps anciens, qui à la longue a rendu difficile la datation 
dans les contes et les légendes. En effet, la nuit ne compte pas, c'est un 

moment de repos, un temps mort, un moment neutre pour les hommes 
ordinaires. On ne travaille pas la nuit, tout est suspendu, sauf pour les 

sorciers, les grands initiés et les chefs ou patriarches. Travailler la nuit ou se 
déplacer la nuit est suspicieux et on désigne cela par l’expression seign 
dogko ou seign kéri dogko.  
  



13 
 

Il y a un relais entre le lever du soleil, c’est-à-dire son réveil à l’aube et le 

coucher du soleil. Ce relais c’est la nuit. Tout ce qui est contraire cette 
perception est un malheur, un acte contre l’ordre naturel des choses. « Le 

fondateur du village » doit veiller à cet ordre, c’est pourquoi il se repose la 
matinée après avoir passé le relais à ceux qui ouvrent le lever du soleil et qui 
eux, à leur tour se reposent la nuit.  

 
Tout comportement du chef est interprété comme un indicateur d’une 
situation qui découle de sa nuit, car le chef n’est pas qu’humain. C’est dans 

la nuit que se livrent les bagarres qui procurent au jour, les éléments de sa 
viabilité (sérénité ou perturbation). C’est pour prévenir cela qu’il est établi, 

que la nuit, le village doit être calme et à l’écoute comme un sous-marin, afin 
de permettre de déceler les signes d’affrontement ou de paisibilité entre les 
forces de la nature, souvent invisibles, qui sont les esprits incarnés des 

morts, les grands sorciers avec leurs assistants ou stagiaires, les messagers 
de nuits, etc.  

 
Le rôle du fondateur du villages avec son armée de sorciers est de défendre 
les villageois et d’arracher au cours de cet affrontement « le butin » qu’il faut 

dans l’intérêt du village. C’est cela le sens de la mystification du pouvoir (sa 
justification). Elle n’est pas dans le statut, mais dans le rôle.  
 

Positionnement géographique à l’intérieur du village.  
 

Le positionnement géographique Est/ouest, Nord/Sud n’est donc pas 
simplement une histoire de confort et de privilège mais de rôle dont l’objet 
est la cohésion et la protection du village. Les éléments de communication 

sont matérialisés par les sémantiques « dounou ah » et « none ah », signifiant 
littéralement et respectivement le dos et les yeux ou le front du village. Ce 

sont ces mots qui illustrent le rôle et le statut, que s’attribuent les acteurs 
sociopolitiques du village. C’est comme en politique le concept de droite et de 
gauche, sauf que pour le village il s’agit de spiritualité et peut conduire à des 

théories théologiques car il s’agit au fond de croyances.      
 

On peut élaborer là-dessus sous plusieurs angles mais l’angle le plus évident 
est la spiritualité construite autour du pouvoir discret et indiscutable du 
soleil. Ainsi, lorsqu’une affaire est amenée au grand jour, on attend qu’elle 

soit résolue et que l’auteur en assume la responsabilité également au grand 
jour.  

 
Le deuil  
 

Est une réalité très ritualisée, qui développe les concepts les plus articulés 
de la cosmogonie day. On ne peut l’aborder cet opuscule vu qu’elle touche 
toute la question de l’organisation sociale, de philosophie, de psychologie, de 

politique, d’art et d’architecture. Pour rester dans le domaine de la légende 
disons que la belle mort est celle qui intervient la nuit et l’enterrement 

normal est celui qui se fait à partir du moment où le soleil atteint le niveau 
des épaules et doit finir avant que le soleil ne se couche. Rien que ce 



14 
 

chronogramme est en lui-même un concept de philosophie, c’est-à-dire une 

conception du monde qui axe toute organisation de la vie autour du soleil. 
Par contre, la mort des enfants est considérée comme régulière si elle 

intervient dans la journée. On estime que les enfants sont vulnérables au 
moment du yor taurho, (le soleil blanc) qui correspond à la matinée entre 9h-
11h.   

 
Les expressions dans le cercle des initiés qui font sens dans le langage 

concernant la mort et cela suivant les individualités et leurs rôles sont : ha 
kaw nommon = il a conclu sa parole. C’est pour désigner les personnes 
mures et respectées du point de vue de leurs familles ou du village. Les 

personnes qui font consensus et ont marqué les esprits dans le village et aux 
alentours. Ce kaw nommon signifie que désormais la personne défunte ne 

dira plus rien en tant que vivant donc tout ce qu’il a eu à dire ou à faire va 
être suivi, assumé et cité en exemple. Il devient une référence, un symbole.  
Kim non-non est dit pour tout individu et signifie, il a fermé les yeux. Cette 

expression témoigne de l’affection, car elle sous-entend que la personne s’est 
endormie mais elle reste vivante dans les cœurs. Kim nommon= il s’est tu, 

est pour indiquer ceux qui sont acculés et craints injustement. L’expression 
est utilisée à l’endroit des adolescents et jeunes -adultes mais surtout pour 
exprimer la désolation des femmes qui ont tant subi de leurs belles familles. 

Kim nommon est à double sens et veut dire que la paix soit maintenant et 
que le ou la défunte repose en paix. Le vrai RIP.      

 
Le front du village ou nonne ah. 
 

Le front du village peut traduire au regard de la cosmogonie de ces 
populations day d’alors, des rôles précis sur lesquels nous y reviendrons 

dans un autre opuscule qui sera consacré aux statuts et rôles des 
emplacements des clans dans un espace vital et dans l’imaginaire collectif.  
 

Les individus installés au coucher considèrent, que le soleil se couche « chez 
eux » et qu’il est de leur devoir de lui assurer une tranquillité ; de veiller qu’il 
puisse bénéficier en retour d’une intimité dans ses activités secrètes de 

régénérescence avec les grands esprits du village. Si le soleil veille sur eux, 
c’est que ces humains du village day considèrent qu’il y a une contrepartie 

qui est leur devoir de protéger le soleil et une partie de ses secrets. Pour ces 
populations la nuit est consacrée aux travaux de régénérescence par des 
concertations entre les grands esprits. De façon paradoxale, c’est en 

profitant du sommeil du soleil que les grands esprits se réveillent, travaillent 
et viennent confier au soleil endormi leurs vœux, qu’il lui appartiendra de 

porter au jour. C'est comme si les grands sont une petite équipe de nuit qui 
font une partie du travail du soleil jusqu’au premier chant de coq, en 
échanges de quelques missions secrètes. C'est comme il y a une complicité 

entre la nuit et le jour L’expression consacrée « dans le dos du village » fait 
sens pour le village avec le rôle de cette position.  
 

Les entrées des demeures des individus de la lignée installée à l’occident 
tournent en principe dos au soleil levant sinon elles sont de biais. 



15 
 

Symboliquement, ces familles portent le village sur le dos comme on porte 

un enfant ou une charge et ils doivent en assurer la responsabilité, à savoir : 
la sécurité, la cohésion sociale, la justice et l’éducation.  

 
On comprend donc que le soleil n’est pas un astre quelconque extérieur à la 
réalité du village mais un acteur vivant, impliqué dans la vie du village et 

responsable au même titre que les villageois de tout ce qui s’y passe de bons 
ou de mauvais. On peut ainsi, impliquer le soleil dans tout en l’invoquant ou 
en l’accusant et même lui trouver des complices sanctionnables. On peut lui 

payer des tributs par des sacrifices de petits animaux ou par des dons des 
prémices des récoltes, mais ce n’est pas une adoration. Le soleil est utilisé 

comme un régulateur et à la limite comme un administrateur principal.  
 
« Les enfants de la mère ou de la femme », s’installent au levant. 

Symboliquement, cette partie s’incline avec respect devant le père, installé à 
l’occident. Ils sont chargés de réveiller le village et de s’assurer que tout est 

en ordre avant que la journée ne commence. C’est toujours un habitant du 
côté de l’orient qui est supposé « ouvrir tous les matins le chemin de la 
journée » au reste de la population. Le rituel de cette ouverture de chemin, 

consiste à faire semblant de prendre le départ, en faisant quelques pas hors 
de la cour en direction de la voie menant vers les champs. Ce sont également 
les occupants situés à l’orient du village qui organisent la préparation des 

grandes chasses périodiques et les campagnes de pèches dont certaines 
s’étalent sur des mois. Ils sont comme les intendants du village. Dans un 

rôle imaginaire on peut dire qu’ils sont le « muezzin ». C’est aussi parmi eux, 
que se désigne un crieur, affecté au service du chef de la communauté, etc. 
Ce sont, en terme moderne, « les grands commis de cet État qui est le village 

ou la communauté tribale.  
 

Le chef du village qui veille souvent toute la nuit doit revenir chez lui 
physiquement ou en esprit, dans le silence, avant le 1er chant du coq. 
Ensuite, attendre que la première personne de l’Orient ne sorte, fasse un 

bruit qui indique que l’Orient est réveillé. Ce bruit consiste en diverses 
choses banales comme tousser fort, héler quelqu’un d’imaginaire ou un 
animal ou un arbre ; faire tomber quelque chose de lourd, frapper sur les 

sekos (paille) de la concession, etc. Tous ces gestes doivent porter un sens 
pour les notables qui les interprètent silencieusement car c'est une sorte de 

rapport succinct, qui sera discuté en détail par un rituel de visite de 
courtoisie dans la matinée au chef. Ces gestes sont les préludes des séances 
de travail. Ce sont ses gestes ou plutôt ses rapports en « morse » qui vont 

conditionner une partie des affaires administratives de la journée. C’est 
après l’annonce du réveil matinal par l’Orient, qu’on considère que le village 
est réveillé et le chef peut sortir, c’est-à-dire se rendre disponible. C'est en 

somme pour les temps modernes, l’heure d’ouverture des bureaux ou des 
travaux.  

 
Les nouvelles de la nuit se partagent et se propagent.  
Si quelque chose de grave et d’urgent se produit dans la nuit, après un 

temps considéré comme la nuit profonde ou le milieu de la nuit (dana-dou) qui 



16 
 

n’est forcément pas minuit, mais un temps ou le village est plongé dans le 

silence et le sommeil, ces choses doivent être gardées sous silence en secret 
jusqu’au premier champs du coq. Si on doit absolument les communiquer, 

ces urgences de la nuit doivent se communiquer furtivement par des signes 
discrets entre des cases rapprochées car les déplacements nocturnes sont 
interdits et suspects pour permettre aux veilleurs de la nuit de suivre et de 

distinguer sans confusion les activités des entités de nuit. N’oublions pas 
que la nuit, le grand seigneur, à savoir, le soleil dort et ce sont les grands les 
esprits et la mort qui circulent en maitres. Ils ne tolèrent aucune autre 

présence non-conforme à leurs entités actives. Les déplacements tolérés, à 
ce moment de la nuit, sont ceux qui sont accompagnés ou qui se font après 

le 2eme ou le dernier chant du coq, c'est-à-dire le 3ème. Les déplacements 
de l’aube sont à risque, sauf s’ils sont initiés ou accompagnés par les 
personnes qualifiées. Se déplacer dans les créneaux horaires de la nuit 

profonde, c’est comme affronter les heures de couvre-feu. Dans les temps 
anciens on ne doit pas perturber les esprits de la nuit comme on ne doit pas 

mélanger les esprits de la nuit et les esprits du jour. On dirait, il ne faut pas 
perturber le travail des équipes de nuit.  
 

Même si la personne du côté des enfants de l’homme donc de l’Occident à 
une chose urgente à faire à l’aube, il doit se rapprocher très tôt d’une 
personne du « côté de la femme » pour lui demander d’ouvrir la voie. Ces 

petites règles rendent les deux côtés du village indispensables et 
complémentaires en obligent les uns et les autres à cultiver une entente 

entre eux.  
 
Il n’y a que trois (3) chants de coq qui sont codifié. Le plus efficace et le plus 

mystique est le 1er chant. Il est imparable lorsqu’il vient du bon côté et que 
les paroles ou les vœux sont prononcés en même temps. Cela demande 

beaucoup d’observation et d’entrainement. Le 2ème chant est celui des 
ménages. Le 3ème est juste un avertissement ou pour intimider mais il sert à 
rectifier l’éducation des adolescents et des jeunes épouses.     

 
Les conseillers 
 

Les conseils prodigués par les personnes issues de la partie orientale du 
village sont déterminants. En effet, les personnes issues de cette partie du 

village, assignées à cette tâche de conseillers sont écoutés avec beaucoup 
d’attention. Leurs conseils sont sollicités comme un ultime recours dans les 
situations conflictuelles. Ils sont par ailleurs, les seules, à l’instar de ce 

qu’est une mère, à disposer du pouvoir de parler après le roi (Ngara) ou de 
relancer une parole, une discussion dont le patriarche a mis fin. Dans un 
jeu d’échec, on pourrait les percevoir comme le fou-du-roi.  

 
Le coq du village  

 
Le coq est l’animal le plus mystique. On dit que son œil voit ce qu’aucun 
autre animal ne voit dans l’homme. Il parle aux hommes et au soleil, bref ! 

c'est le coq des clans situés à l’Orient qui chante en premier, chaque jour, 



17 
 

pour annoncer l’aube. Sinon, « un cabinet particulier » est convoqué 

lorsqu’un autre coq, par exemple celui de l’occident ou celui des allogènes 
chante en premier à l’aube, consécutivement pendant trois (3) jours. Si ce 

cas se produit, alors on doit chercher à comprendre le mobile d’une telle 
perturbation car c’est annonciateur d’un moment de difficultés pour le 
village. 

 
Toutes les forces : individu et corporation qui sont liées à la « mère » par les 
liens de naissance ou qui sont assujetties à elle par la tradition ou encore 

qui sont invitées par elle pour s’installer dans le village, s’installeront sur le 
côté dédié à la lignée de la femme. 

 
Les détenteurs de certains types de pouvoirs comme les forgerons, par 
exemple, s’installent à l’extrémité du village et ce, dans le prolongement de 

l’alignement sur lequel est installé le représentant du fondateur du village. 
C’est un signe normatif.   

 
La place du marché et la place où sont rendus les jugements sont attribués 
au côté où est le clan du chef. Les espaces culturels ou se déroulent les 

activités de recréation tels que les danses et les jeux sont placés du côté où 
est le clan de la mère (les enfants de la femme).  
 

Les espaces cultuels sont, selon leur importance, en brousse dans des 
endroits sanctifiés ou dans un coin de la concession du patriarche clanique. 

Un autel est installé et seules les personnes autorisées y ont accès.  
 
Autre chose, le ou les héritiers pressentis pour succéder à la tête du village 

ne sont pas autorisés à s’installer du « côté de la mère », c’est-à-dire à 
l’Orient. Les autres sont libres de choisir leur côté mais généralement, ils se 

regroupent du « côté du père ».  Dans cette perspective, il est clair que les 
« enfants de l’homme » qui sont installés du « côté de la mère" ne doivent pas 
prétendre à la succession du père. La question est ainsi tranchée 

théoriquement car ils sont spirituellement illégitimes pour cette tâche et les 
adversaires à la succession et la population les considèrent comme des 
prétendants inoffensifs au trône du village et à la tête du clan. Telles sont les 

lois qui gouvernaient les esprits chez les Day dans ces périodes anté guerre 
de Bouna et cela montrent combien ces périodes étaient fortement marquées 

par les superstitions. 
 
Les menstruations  

 Il y a des cas particuliers à chaque clan, mais de façon générale, seuls les 
enfants et les femmes sont autorisées à se coucher sur le même lit ou à 
manger les repas des femmes qui sont dans leurs périodes de menstruation. 

Pour les initiés, ils sont même interdits de toucher aux choses qui sont 
touchées par une femme qui a ses règles et cela pendant 7 jours. Ils ne 

peuvent ni boire de l’eau dans la même jarre ou calebasse ni manger le repas 
d’une femme qui a ses menstruations, quelle que soit la femme. C'est ce qui 
conduit les femmes à disposer des ustensiles qui leurs sont spécifiques, que 

l’homme ne doit toucher sous aucun prétexte et à aucun moment. Ces 



18 
 

ustensiles sont isolés des autres et sont surveillés pour ne jamais se 

mélanger à d’autres. Ils sont disposés de sorte à être reconnus par des 
personnes averties et sont placés de façon à être inaccessibles aux petits 

enfants qui pourraient par ignorance les déplacer et les mélanger à d’autres. 
De même, les femmes ont un coin improvisé pour les toilettes nocturnes 
pendant cette période de menstruations car elles doivent évitées d’utiliser le 

même petit coin que les hommes et les autres femmes qui sont hors de cette 
période redoutée. Dès la pré-adolescente on commence par interdire les 
garçons de rentrer dans les cases de leurs mamans sans en avoir 

préalablement reçu l’autorisation par elle ou par une autre femme âgée et 
cela intervient souvent dans les cas de force majeure, par exemple, une 

maladie paralysante et qu’il ne se trouve personne d’autres pour la déplacer 
ou pas suffisamment de personnes à mesure de la secourir proprement. 
Comme situation exceptionnelle, il y a également le décès, qui abroge toutes 

ces mesures.  Il faut dire que certains garçons ont participé à bâtir la case de 
leurs mamans mais une fois que ces dernières s’y sont installés, ils n’ont 

jamais pu y entrer du vivant de leurs mamans. Si les fils adolescents ou 
adultes sont autorisés à entrer dans la chambre de leur maman, ils doivent 
s’asseoir devant la porte et un témoin doit les assister et ne jamais s’asseoir 

sur le lit de leur maman avec elle ou en son absence, il en va de même pour 
ses marâtres. Ces mesures deviennent obligatoires à l’adolescence et pour le 
restant de la vie d’adulte, jusqu’à la naissance du premier petit-enfant ou 

certains écarts sont tolérés pour admettre la présence du fils dans la 
chambre de sa mère.   

 
Il y a des familles qui avaient une observation très stricte, qu’on qualifierait 
aujourd'hui d’intégrisme à l’endroit des femmes qui traversaient leur période 

de menstruation à cette époque. La femme qui avait ses règles était isolée. 
Elle ne devait pas parler directement à son mari, même porter son regard 

sur lui ou se faire voir par lui, surtout si cette femme est la première épouse 
ou « la première dame ». Elle doit donner l’exemple en vertu de son statut 
donc elle se montre plus stricte et exigeante avec elle-même. Elle doit 

également éviter d’accueillir ses enfants pendant cette période mais aussi de 
manger avec les autres femmes pendant cette période, à l’exception des 
femmes âgées, longtemps ménopausées qui sont dispensées de ces 

contraintes et obligations. Elle ne doit pas manger avec les autres par 
contre, les autres doivent lui envoyer sa part de repas tout comme elle, doit 

autoriser que les produits destinés à son tour de préparation soit remis à 
une des coépouses.  
 

Impacts sociaux  
 
Quelles sont les conséquences, je ne saurais les expliquer mais par contre 

ces mesures ont des effets sur l’organisation de l’espace sociale, à savoir que 
la femme doit disposer de sa case, de son espace privé, de ses ustensiles 

personnels et de son moment. Ce sont les raisons de cette nature qui, entre 
autres et par ailleurs, confortent les idées de polygamie chez les hommes day 
de l’époque pour assumer leur sexualité en continue. La femme en période 

de menstruation est privée de son homme, qui parfois ne peut même pas 



19 
 

entrer dans sa case. Elle ne peut pas venir au champ avec lui, à moins de 

disposer d’une autre parcelle propre …  
 

Système social matrilinéaire ou patrilinéaire   
 
L’ensemble de ces dispositions concernant la femme, ses menstrues et les 

restrictions des visites intimes pour le devoir marital mais également les 
restrictions opposées aux fils de pénétrer dans les chambres de leurs 
mamans ont une forte raisonnante avec la racine matrilinéaire du système 

sociale qui préexistait. Car à l’opposé les filles peuvent librement entrer dans 
la chambre de leurs pères sans que cela ne suppose un outrage ou ne sous-

entende une inquiétude. Par ailleurs, il est quasiment inexistant, sinon très 
rare et dévoilé le cas des incestes entre fils et mère, même folle. Ceci étant 
sanctionné de bannissement et de mort. C’est une malédiction éternelle 

(Kôwô päy) = une sorte de désintégration crasseuse et putréficatrice. 
 

Ces valeurs primaires ressemblent à une prévention d’un retour à la 
communauté primitive du matérialisme dialectique où la nudité, la proximité 
continue, le climat, la dépendance, l’environnement et la prédominance de 

l’instinct sur la morale autorisaient par leur combinaison un comportement 
de sexualité bestiale donc indistincte où on ne savait pas qui était le père de 

qui mais par contre, même si les enfants étaient élevés en troupeau, on 
savait d’instinct ou par habitude ou par affirmation, qui était la mère de qui. 
Chez les anciens Day de cette période comme cela se dit dans beaucoup de 

société, on sait qui est sa mère mais on n’est pas suffisamment certain de 
qui est son père…. Merci pour nos mamans. Par ailleurs, comme pour 
minimiser un type d’inceste secondaire, on dit : wa boung ré da saa comme 

pour tolérer une relation entre demi-frères et demi-sœurs ou entre cousins 
germains. Toute relations qui est moralement sujette à caution est examinée 

et jugée à l’aune de la lignée. Les enfants (cousins) dont le père et la mère ou 
les mères ont la même mère ne doivent pas se marier ou faire des enfants 
même si secrètement ils entretiennent des relations sexuelles car la finalité 

est d’éviter d’avoir des enfants frappés de kôwô.   
 
Wa boung ré da saa signifie littéralement les enfants du père sont comme la 
pâte cuite du haricot. Tu peux la manger sans sauce, car elle est succulente 
et la salive suffisait à l’accompagner au contraire de la pâte d’autres 

légumineuses comme le mil, le sorgho, etc. Il faut se placer dans le contexte 
des primitifs ou des sociétés techniquement à peine sorties de la période des 

cueillettes et des chasses. Moudre finement une farine et la fermenter n’était 
pas encore performante en ce temps et ingurgiter sans une sauce ou un 
accompagnement plus accommodante une préparation du mil, sorgho et 

autres était comme manger de la paille.  Tout est dans cette expression et 
justifie pourquoi les parents surveillent dans le village et s’impliquent dans 

les relations des enfants en mettant au centre l’éducation et les interactions 
familiales.  En décortiquant cette expression on peut ironiquement dire que 
la sauce est la morale…       

 
 



20 
 

Le poids des superstitions  

 
Il faut savoir que ces sociétés anciennes sont des sociétés superstitieuses où 

tout à une signification. Pour ces sociétés, Dieu parle aux créatures vivantes 
à travers la nature et jamais directement car comme le dit un de leurs 
adages : « Luwa ho ssor ni sangui ré », qui se traduit par : Dieu ne tend 

jamais quelque chose de sa propre main à un individu. Ils sous-entendent 
par-là, que Dieu se serait caché dans l’infinité de la nature et y aurait 

disséminé des messages comme des épreuves d’intelligence et de labeur. Il 
appartient, selon cette perception, à chaque être vivant ou espèce vivante de 
se donner les moyens d’interpréter les signalements et les alertes envoyés 

sous diverses formes par la nature. Il appartient à chaque espèce et à 
chaque individu, suivant ses capacités, de pouvoir s’approprier ses messages 
et leurs sens et en faire une opportunité. La nature est perçue comme un 

puissant messager, porteur de messages divins, riches en opportunités et 
que les opportunités sont complexes en risques. Ces pensées sont les 

sources des croyances au travers des totems. Cette croyance au travers des 
totems, est de notre point de vue profane ce que nous nommons déisme 
polyvalent. Dieu et nature sont liés et tout dans la nature peut se 
transformer en porteur de message et de décodeur d’un destin caché. C’est 
cela le fondement théorique de la superstition des villages de Bouna au 

temps anciens. 
 

Dans le temps ancien de Bouna, le format de l’imaginaire collectif ne 
s’alimente pas d’imaginations supplémentaires et fécondes mais des choses 
déjà abouties de la nature. Par exemple, elles n’imaginent pas des choses 

comme des gribouillis dans le ciel, mais plutôt un arbre connu, dans un 
endroit connu, qui prend la forme d’un animal totémique ou d’un humain 
familier de tout âge et tout sexe. Pour eux, tout est codifié et légiféré par la 

nature et le hasard est un mirage qui cache une réalité qu'il faut trouver. 
Tout ce qui arrive est motivé par une intention extérieure bien calculée. La 

question est moins dans la cible que dans l’intention et dans la motivation. 
Une maladie, un décès, une trouvaille, une mauvaise récolte, une mauvaise 
rencontre, etc. doit être attribué nécessairement à un bouc émissaire, 

presque pré-désigné par son environnement, son statut ou son 
comportement.  
 

Pour les superstitieux, il n’y a pas un dieu bon distinct d’un dieu mauvais. 
Les deux sont en un et selon les circonstances, ils agissent comme un seul 

dieu pour faire soit le bien soit le mal en envoyant l’esprit (dhé) qui 
correspond au job description des invocation suggérées par les totems.   
 

Les esprits agissent, pour une part comme des vulgarisateurs qui alertent les 
créatures, notamment les hommes sur les dangers et divers risques cachés 

mais surtout les aider à découvrir, à s’instruire et à s’approprier des codes 
opportunément utiles. Pour une autre part, les esprits agissent comme des 
juges et se chargent de prononcer des verdicts en lien avec les rapports 

sociaux mais aussi les interactions entre les différentes espèces vivantes de 
chaque écosystème.  



21 
 

   

Dans le cas de Bouna de l’ancienne époque, si les esprits se comportent en 
censeurs, le suivi-évaluation des activités mises œuvre par les clans dépend 

des totems familiaux. En effet, Les totems incarnent les projets de vie et 
contiennent les cahiers de charges avec les plans directeurs mais également 
les objectifs globaux de toute la communauté clanique ou tribale.  Il revient à 

chaque famille, d’harmoniser dans une mesure conséquente ses objectifs 
particuliers avec les objectifs globaux, afin de renouveler la confiance de la 
communauté à son endroit mais aussi l’acceptation de ses totems, c’est-à-

dire leurs validations par la communauté. Cette dualité, que les totems 
familiaux ou claniques doivent gérer pour marquer leur singularité et pour 

affirmer en même temps leur socialisation, est un exercice qui se fait 
périodiquement et cela traduit l’existence, à la fois d’un système de 
consensus et d’auto-évaluation pour indiquer à chaque famille ou clan la 

solidité de son appartenance, c’est-à-dire, savoir si la famille ou le clan est 
toujours tolérée au village ou bannie. L’existence de ce système de 

consensus et d’auto-évaluation permet de ne pas recourir systématiquement 
à la violence contre une famille sans preuve, sans avertissement et sans 
prononciation d’un verdict public. La dénonciation fait partie des outils de 

gestion de cette évaluation mais elle doit être appuyée par des preuves 
matérielles ou des témoignages sous serments, car la société day est une 
société ou la parole d’un homme à un effet, il a une valeur serment et un 

pouvoir de coercition car elle est prescriptrice de rumeur.   
 

Les sources les plus crédibles des témoignages sont la vue, l’ouïe et le 
toucher étant donné que les questions fondamentales sont formulées autour 
de : Ma go, timba ? Ma dém, timba ? Ma dim ni yhey ou bien Ma scéen ? 

Traduction : as-tu été témoin ou as-tu assisté à ce que tu dis ? = as-tu vu 
réellement ce que tu décris ? As-tu vraiment écouté ou as-tu entendu dire ? 

As-tu eu cela entre la main ? l’as-tu reçu ? Donc avant de parler pour 
appeler les gens à agir (mobiliser), il faut s’assurer de la vérité de ces trois 
organes de sens, à l’exception de l’odorat et du goût. Le goût comme l’odorat 

sont non seulement altérable facilement mais l’odorat est surtout réservé 
aux activités de défense, tel que la surveillance, la détection, l’alerte. L’odorat 

est une sorte de « lanceur d’alerte » ou d’alarme.  
 
Bref ! ces sociétés anciennes ont élaboré des tableaux de décodage, à l’instar 

ceux des bureaux des chiffres. Ces tableaux sont le résultat des expériences 
mystiques révélées à travers des rêves, des voix entendues derrière les 
buissons, des arbres, des grottes, des animaux incarnés en humains, etc. 

Ainsi, on retrouve toute une panoplie de pratiques empiriques qui visent à 
conforter ses croyances et ces superstitions dont voici quelques exemples : 

Les femmes comme les enfants ne savent pas modérer leurs colères ou 
rancunes et pour cela, il ne faut pas leur donner un pouvoir car ils ont 
tendance à ne pas lâcher prise lorsqu’ils ont une personne en grippe. On dit 

d’avoir peur et d’éviter d’avoir à faire à des sorcières ou des enfants sorciers 
car ce sont les plus susceptibles et méchants, qui ne font qu’à leurs têtes 

quand ils ont le pouvoir, la puissance. Une chanson Ivorienne donne une 
couleur humoristique à cela : ce que femme veut, Dieu le veut ; ce que Dieu 



22 
 

veut, femme s’en fout.  Les femmes ne gardent pas de secret et une chanson 

africaine l’exprime avec les paroles suivantes : quand la femme se fâche, le 
secret est dehors.  
 
Sur la question des secrets, il y a un paradoxe ou une digression car la 

femme tout comme l’homme à ce qu’on appelle le cœur dure. Elle peut 
garder un secret lourd comme l’identité réelle du père de son enfant. C’est 
pour cela que dans cette société ancienne il est imposé progressivement le 

patriarcat pour que tout enfant conçu dans le foyer par la femme 
appartienne de facto à son mari.  A ce sujet, on raconte que pour éviter les 
conflits sous-jacents, les accoucheuses traditionnelles s’efforcent au moment 

de l’accouchement à remodeler certaines parties du corps du bébé pour 
rapprocher sa ressemblance à celui du père stérile ou cocu. La ressemblance 

qui est un leurre doit être avec celui d’un supposé ancêtre lointain ou 
mythique.  Craindre à ce point les femmes n’est pas une question physique 
mais une reconnaissance de leur intelligence, de leur art à manipuler les 

situations dans le sens de leurs vues et la faculté de réprimer plus 
férocement que les hommes, en effet, ce que femme veut, Dieu le veut mais ce 
que Dieu veut, femme s’en fout !   
 
On peut énumérer toute une encyclopédie de ces choses qui codifient les 

actions et les interactions en termes de superstition, afin de justifier la 
légende que nous évoquons comme étant l’un des signes précurseurs de la 

guerre de Bouna.      
 
La recherche des validations communautaires par les familles et les clans 

fait des totems des outils de gouvernance sociale. Les totems facilitent 
l’harmonie et la socialisation mais également, ils encouragent et endossent 

un climat général de superstition. Ce n’est donc pas pour rien que nous 
spéculons sur le rôle du han dans la légende de l’avènement des malheurs 
survenus à Bouna au début de l’administration coloniale au Tchad.  

 
Le système des croyances aux effets du han était simple : désobéir 

consciemment ou non aux règles édictées fait courir le risque d’une sanction 
qui peut, suivant sa chaîne de valeur (fautes), impacter un individu, une 
famille, un clan ou tout le village. Ainsi, la peur d’être mis à l’index était 

puissante et pour cette raison chacun s’auto-contrôlait et surveillait les 
autres pour ne pas fâcher les » esprits ». Pour la légende de Tonrhé, la guerre 

de Bouna à d’autres causes que celles qui sont officiellement documentées…. 
 
Notons toutefois, en guise de remarque que les sociétés villageoises 

anciennes avaient deux (2) faiblesses :   
1) Il y a trop de codes secrets, comme des hadiths, des fatoua ou des 

règlementations et autres lois des administrations publiques. Ce qui 

rend difficile leur assimilation et oblige à recourir ou à s’intégrer à un 
groupe en suivant simplement les pratiques et s’y conformer. La 

remise en cause est sous-tendue par la peur, la pression sociale et 
l’intimidation des artifices comme les totems, le han, etc. la survie et la 
créativité sont déléguée par ce système à un autre objet ou entité 



23 
 

sociale et spirituelle. A juste titre, la liberté est encadrée. Ce sont des 

sociétés comme la plus part dans le monde suiviste, parce que 
normée. 

2) La méthode de transmission des savoir est très sélective, lente et 
pénible à valider. Conséquences, l’efficacité des codes n’est pas 
souvent réévaluée et mise à jour, donc beaucoup de codes deviennent 

vite obsolètes et inefficaces dès lors que l’environnement social ou 
culturel change car ils sont, non seulement empiriques, mais n’ont 
aucun caractère populaire et homogène à la différence des codes des 

religions et des administrations   
 

Comprendre les motifs du plan de protection spirituelle du village.  

Selon l’interprétation qu’on peut donner à la projection conceptuelle de 

ces prêtres traditionnels pour protéger le village, le nombre des habitants 

d’un village doit être en rapport avec la superficie vitale de ce village.  

La superficie vitale doit comprendre, en plus de la superficie 

habitable, les superficies mises à disposition pour les champs et pour les 

réserves communes. La superficie vitale est donc constituée de trois (3) 

ensembles de superficies qui forment l’essentiel du patrimoine domanial du 

village. Ces trois (3) ensembles ou types de superficies sont comme dans la 

théorie des ensembles avec des inclusions et des intersections suivant les 

intérêts socioéconomiques ou spirituels. Toutes les superficies de cet 

ensemble non pas les mêmes fonctions et tous les villages n’ont pas les 

mêmes les rapports entre eux, suivant que ce qui les lie est prédominé par le 

spirituel, le culturel ou l’économique et c’est en fonction des lacunes 

constatées que la politique des alliances (diplomatie et autres) se déploie.   

En d’autres termes, les pouvoirs du village en tout genre et sous toutes 

ses formes se limitent aux frontières de chaque ensemble défini et de chaque 

village. Au-delà, ces pouvoirs sont inefficaces, à condition de les associer à 

d’autres pouvoirs d’origines externes pour former un continuum du fait 

qu’ils partagent, soit les mêmes sources d’énergies soit les mêmes intérêts en 

s’assurant qu’ils peuvent domptés les « esprits » des uns et des autres et 

s’approprier les alliances par les dettes claniques du savoir, de la dot, etc. la 

dette du savoir peut-être celui des rites des initiations fédératives ou 

spécifiques. On parle dans ce cas d’associateurs ou de legs externes ou 

encore d’apprentissage (ssé ouri ou bien ssé göri à la différence de ssé guiti 

ah ! ou ssé guiti kaka. Ces expressions se traduisent par : la chose prise (ssé 

ouri). Elle peut se faire par des moyens d’échange, parfois réprimandables et 

la chose apprise (ssé göri) Ce sont des expressions qui illustrent l’existence 

des intersections, nécessitant des accords préalables qui établissent 

clairement les conséquences et les responsabilités devant témoins qualifiés 

avant toute action quelconque. Par contre ssé guiti ah ou encore ssé guiti 

kaka, veulent dire la tradition des ancêtres ou simplement les racines.    

 



24 
 

Le village comprend des ensembles de familles différenciées mais unies 

et solidaires autour de la superficie avec ses richesses visibles et invisibles. 
Le village est un bouclier, il procure une sécurité insondable, suivant la 

perception, l’agencement et l’appropriation des différents niveaux de 
superficies. Sécurité physique de la personne et de la famille, sécurité 
alimentaire, sécurité de soin et de protection spirituelle. Ce sont ces 

différentes dimensions qui fondent la réalité d’un village et son âme en 
donnant un sens sacrificiel au terme terre des ancêtres.  Autrement, il 
s’agira de terre étrangère (gni rou mba ou gni rou téngue = une terre 

douteuse, une terre conflictuelle).  
 

Bien que toutes les superficies acquises soient privées et validées par 
la chefferie traditionnelle des terres, ces superficies sont aussi garanties par 
les fétiches. L’un sans l’autre n’est pas suffisant pour une garantie 

dissuasive. Toutefois, il faut noter que certaines de ces superficies, malgré 
leur caractère privé, sont laissées à l’usage commun de tous les descendants 

du village et cela sous le contrôle des clans fondateurs du village. Ces 
derniers peuvent décider tout ou partie d’en restreindre l’exploitation ou d’en 
céder une partie à d’autres communautés étrangères. Cette cession doit se 

faire en consultation avec les oracles du village sous forme de contrat, c’est-
à-dire de paroles assermentées et actées par les fétiches. 

 
Il faut comprendre que la solidarité traditionnelle n’est pas évidente et 
surtout pas systématique comme celle que peut procurer la religion et 

l’initiation. Par exemple, les gens ne vont pas s’immiscer tout de suite dans 
une dispute concernant deux (2) individus sur les débordements de limites 
des concessions voisines. Par contre, ils vont dénoncer unanimement celui 

qui outrepasse pour ses besoins personnels les délimitations des superficies 
à usage commun ou les quantités prescrites pour l’exploitation des produits 

qui s’y trouvent. Cela est considéré comme une fraude et pourrait de ce fait 
susciter la colère des esprits et « appeler » le malheur sur le village ou sur 
eux (so dho gni ah ou gniya). Ça montre également leur sensibilité aux 

respects des accords et à la notion de justice mais également à la répartition, 
la gestion et l’usage de ce qui est convenu comme étant du domaine public. 

 
Pour ne pas créer des précédents critiques et des confusions, il existe 
distinctement des mécanismes de règlement des disputes. Ceux qui se 

rapportent aux disputes intrafamiliales sont à distinguer de ceux qui 
s’attachent les critères d’utilisation des superficies sous contrôle commun.  

La violation de ces derniers, à savoir les critères d’utilisation des superficies 
sous contrôle commun ne tolère aucun laxisme pour bannir toute forme de 
favoritisme, afin de ne pas créer un fâcheux précédent préjudiciable à la 

dynamique de la cohésion sociale.   
 
Dans l’ordre de la solidarité, la violation d’un espace ou d’une superficie 

commune dédiée à des activités telles que la chasse, la pêche, les activités 
culturelles, va devenir alarmante et solliciter une solidarité spontanée 

beaucoup plus large. Cette solidarité peut même créer des camps avec des 
partisans et provoquer un réajustement des règles (une révision ou une 



25 
 

reforme) avec des partisans indépendamment de liens familiaux. C’est pour 

cela, que le laxisme sur le contrôle et la gestion de ces superficies est très 
réprimandé et publiquement. 

 
La solidarité est plus large, plus forte lorsqu’elle défend et protège des choses 
communes initialement considérées comme le prolongement de ce que 

chacun détient en privé. Ces choses communes doivent être accessibles et 
garanties par les fétiches des ancêtres communs. Elles doivent être perçue 
comme une réserve qui assure dans l’équité aux clans les moyens de leur 

survie.  
 

La solidarité autour des biens communs est différente dans sa manifestation 
de la solidarité à l’endroit des biens privés. La première mobilise les 
systèmes religieux ou initiatiques et se fonde sur le nombre, la richesse et le 

pouvoir spirituel ; la seconde se fonde uniquement sur le nombre et dans 
une mesure relative sur le pouvoir des fétiches.  

 
Les moyens politiques de règlements sont les pourparlers avec l’entremise 
des oracles, qui jouent le rôle de documentation, car l’enjeu n’est pas la 

conquête des terres mais le règlement d’un malentendu sur un objet précis. 
C’est la « diplomatie des sorciers », c’est-à-dire des « sachants » et non la 
diplomatie de conquête, qui engagent des affrontements armés pour une 

expansion planifiée. 
 

 

Comprendre les bases matricielles de la structure des superficies des 

anciens villages day. 

    
1- La superficie habitable.  

 
Ce sont des surfaces attribuées par le clan selon la division du village que 

nous avons évoqué plus haut. Elles constituent l’espace sur lequel les cases, 
les greniers, les enclos de bétail, la forge, la place publique, etc. sont bâtis. 
On peut les comparer à des terrains constructibles. Ces surfaces sont 

attribuées à chaque chef de famille et non à chaque individu. Elles disposent 
d’une poche de réserve additionnelle, qui peut être accolée à la surface 
principale ou être située à une autre place au sein du village suivant les 

normes statutaires. La surface additionnelle ou extra sert généralement aux 
épouses pour mettre leurs potagers, mais elle sert aussi pour bâtir une case 

d’hôte ou une case pour les garçons célibataires qui se préparent à la vie de 
couple.   

 

2 -La superficie mise à disposition pour les champs. 
 

Cette superficie tient compte des paramètres sociaux (quotient familial, rang 
social, etc.). Tout comme la superficie habitable, elle a un caractère privé et 
sa validation s’établit sur les recommandations du conseil des notables du 



26 
 

village, au regard des critères historiques et lignagères détenus par le chef de 

terre.  
 

Cette superficie comprend une réserve de terre pour le cas où la partie 
cultivée subie une avarie accidentelle de moins importance. Cette réserve 
permet également de se prémunir d’autres risques telle qu’une parjure à 

l’issue d’une dispute qui impose temporairement à une épouse, de ne pas 
mettre les pieds dans le champ familiale, alors qu’elle n’est pas dispensée de 
cultiver ou de venir dans la zone, c’est comme une mesure d’éloignement 

temporaire mais dont l’objet est le champ familial. On attribue à cette dame 
une parcelle où ses frères, sœurs et enfants peuvent, au passage, venir lui 

donner des petits coups de main pour lui permettre d’avoir sa petite récolte 
de subsistance. Mais cette réserve peut aussi servir à intégrer une nouvelle 
épouse, etc. Elle a une utilité multifonctionnelle. 

 
La superficie de réserve est incluse dans la superficie mise à disposition pour 

le champ. Son usage, dépend de la capacité et des plans de viabilisation de 
chaque propriétaire. Celui-ci peut, en fonction de ses propres critères de 
gestion, l’utiliser ou pas, en partie ou pas ; la prêter ou pas, l’échanger ou 

pas. 
 
3 - La superficie de réserve commune.   

 
Cette notion comprend les surfaces destinées à des activités autres que le 

labour. Il s’agit par exemple de la chasse, de la pêche, de la cueillette, ou les 
diverses cérémonies initiatiques qui se pratiquent dans cette superficie. 
Contrairement aux deux (2) précédentes, la superficie de réserve commune 

(SRC) est publique. Elle appartient à tous et parfois à plusieurs villages en 
même temps, du fait que les fractions appartenant à chaque village, 

s’interpénètrent comme des intersections pour permettre la réalisation des 
activités cités, qui ont un caractère culturel, économique et diplomatique.  
Ce sont ces activités et ces associations des villages et des communautés qui 

alimentent les liens de mariages exogamiques, les échanges socio-
économiques et culturels en élargissant les solidarités et la formation 
d’autres types de communautés.          

 
La superficie de réserve commune doit contenir nécessairement des cours 

d’eau, forêts, collines, etc. pour favoriser la mise en place des activités 
précédemment mentionnées.  

 

Une partie de cette superficie de réserve peut aussi servir à répondre au 
besoin de mise en jachère des champs dont le sol est très érodé, tout comme 
elle peut être utilisée pour créer d’autres villages.  

 
Cette initiative de création d’un village est rare car liée à plusieurs 

contraintes : démographique, sociale, cultuelle, culturelle, juridique et 
sécuritaire. Ces contraintes sont considérées comme des outils de 
performance pour contrôler l’évolution et la protection des clans. C’est à la 

lumière de ces outils qu’on peut prendre en considération la décision de 



27 
 

créer un village, c’est-à-dire une entité sociale structurellement plus 

complexe qu’un campement ou une garnison car un village est une 
continuité d’une histoire ancestrale. 

  
La prise en compte des contraintes pour créer un village sont une constante 
et sont transférables ainsi les villages impliqués sur la partie de la terre à 

céder pour la création du nouveau village transfèrent à ce dernier leurs 
obligations. Le village est le reflet des compromis du village ou des villages 
qui ont consenti à sa création pour ne pas dire la continuité de ce ou ces 

villages. Le chef du village doit être le produit d’un consensus des groupes 
d’intérêts qui ont consenti à sa création.    

 
Ces précautions sont d’ordre éthique et permet de ne pas laisser le monopole 
d’exploitation des cours d’eau, des terres fertiles et des zones giboyeuses ou 

forestières à un seul village ou un seul groupe de villageois sous prétexte des 
rapports de forces et cela malgré le caractère divisible des superficies entre 

les clans. Ce qui est commun reste commun et sacralisé comme tel pour 
tous les clans parties. C’est ce principe qui rend difficile l’implantation d’un 
village sans offenser gravement les esprits des autres clans et villages 

associés et nécessite de longues négociations suivant le format que nous 
avons souligné.  
 

Créer un village n’est donc pas un phénomène courant, il est rare et procède 
d’un protocole de rituels, à la fois spirituels et administratifs au sens des 

traditions. Le cours d’eau, les forêts, les animaux qui les peuples sont des 
entités qui intègrent la spiritualité du village avec leurs cultes totémiques. 
 

Les villages survivent autour des champs avec dans leurs étendues, c’est-à-
dire leurs superficies des cours d’eau (fleuves et rivières), des forêts et des 

clairières. Cet écosystème permet un « nomadisme saisonnier » fonctionnel 
qui aide à renouveler les alliances, à réorganiser les productions et la 
protection du biosystème. Les activités principales étant primaires, c’est-à-

dire la cueillette, l’agriculture, la chasse et la pêche, il est donc irrégulier et 
conflictuels d’implanter n’importe comment et n’importe quand un village 
sans procéder à un certain rituel pour requérir les consentements et cela 

comme dans nos assemblées parlementaires moderne, donc par le vote.  
  

 
L’usage de ce patrimoine commun est soumis à une procédure de 
concertation complexe, lourde et coûteuse pour l’époque. Il nécessite un 

calendrier, des déplacements, des sacrifices, des rituels, des mobilisations, 
etc. Il doit être autorisé par le chef de terre de la partie concernée avec un 
signalement aux parties riveraines. Si les activités concernent une 

intersection impliquant plus d’un village, ce sont les notables de ces villages 
avec leurs chefs de terre qui doivent faire des recommandations et voter. 

 
L’espace commun de réserve est reconnu par d'autres villages aux alentours 
et se compose parfois d'une ou de plusieurs intersections avec d’autres 

patrimoines communs reliés à l’influence d’autres villages riverains ou 



28 
 

éloignés et aux droits d’autres usagers installés ailleurs. C’est une gestion 

embryonnaire quasi notariale, qui comptabilise aussi des sortes de 
« succursales lignagères » de cet espace commun qui sont les dépendances 

ou des villages dissociés, qui ont des anciens membres des clans du village-
mère. C’est le cas où ces derniers n’ont pas perdu leur qualité d’ayant-droit.  
 

L’accaparement de cette superficie ou son usage sans explication fondée, au 
préalable, peut provoquer des tensions entre les villages. C'est pourquoi, il 
est convenable, avant toute utilisation, de solliciter l'avis des notables qui 

ont autorité. Ce sont ces autorités qui précisent la nature des activités à 
exercer, la durée ou le caractère saisonnier. De même, ce sont ces autorités 

qui indiquer la période de la mise à disposition. C'est un vrai contrat 
d’utilisation ou de cession.    
 

 4- Les échanges des champs     

En ce qui concerne les échanges des champs, ils ne se faisaient qu'entre les 
personnes de même village et de même clan. De même, les prêts des 

champs, qui se contractaient sous forme de location ne s'effectuaient 
qu'entre les gens de même village et les parties décidaient librement entre 

elles de la compensation. La parole donnée suffisait pour garantir les termes 
de l'accord car on était dans une société d’honneur et non de duperie 
politique ou de rapport de force militaire. Cette pratique indiquait qu’il y 

avait des échanges économiques et ces échanges obéissaient à une éthique 
et à des normes bien définies.    

 
  
Comment interpréter cette décision des prêtres de sanctuariser le 

village ? 
 
Les bases. 

 
Le travail entrepris par les prêtres, inspirés des devins, procédait de toutes 

les préoccupations décrites en aval. C'est ainsi, qu'ils sont intervenus avec le 
"han", qui faisait autorité d'un sceau devin pour délimiter le village et valider 
les découpages des périmètres claniques. Il revenait ensuite à chaque clan, 

de garantir, selon ses totems et les fétiches la répartition des parcelles 
familiales et des terres agricoles., qui leurs sont reconnues.  

 
En sanctuarisant avec le "han" les limites physiques et virtuelles du village, 
les incantations invoquées à cet effet, édictaient en même temps des 

interdits opposables aux familles autochtones de Bouna.  
 
Ces interdits obligeaient les Bounas à ne pas installer une demeure familiale 

en dépassement des limites consacrées par les oracles. Par contre et 
exceptionnellement, dans cet espace interdit pour l’extension des habitations 

des autochtones, il y a des parties où il est permis d’y accueillir, à titre 
provisoire et sous certaines conditions ritualisées, des populations allogènes 
et non résidentes pour une raison évidente, ces populations ne peuvent pas 



29 
 

directement résider à l'intérieur du village. Le but bien calculé est d’éviter de 

biaiser les marquages lignagers et claniques mais également de ne pas 
perturber les effets protecteurs que les esprits de Bouna ont invoqués pour 

protéger les leurs. Il y avait une logique contextuelle à cette pratique, 
aujourd'hui critiquable au regard de la nouvelle réalité socioéconomique.   
 

Les allogènes mâles, qui se sont installés à titre individuel à l’intérieur des 
marquages claniques, sont ceux qui ont épousé soit des veuves sans enfants, 
en prenant la suite du défunt mari qui était leur ami, soit une fille qui a eu 

une aventure malheureuse avec un allogène fugitif, soit des « bâtards » 
couverts par une paternité familiale ou offerts au chef comme progéniture. Il 

y a souvent consensus à ce sujet car certains parmi ces enfants sont dits : 
« les enfants de la dote » en ce sens que tout ce que produit une 
« femme dotée », donc mariée, revient à son mari tant qu’elle est se maintien 

dans le foyer. Les personnes de ces catégories sont identifiées et assimilés 
par les esprits comme les enfants de Bouna et doivent bénéficier de sa 

protection et en retour se soumettre aux contingences de la spiritualité des 
clans auxquels elles sont affiliées.    
 

Les seules installations autorisées, au-delà du tracé des surfaces dédiées à 
l'habitation, sont les cabanes pour les rituels secrets ou les enclos 

initiatiques et les champs du village.   
 
La volonté de maintenir le contrôle des liens intracommunautaires est 

caractérisée par le souci de rendre, en permanence ces liens lisibles et 
traçables en les associant aux familles et à la manière conventionnelle dont 
ses familles sont disposées dans l’espace pour interagir entre elles. Cette 

volonté de contrôle des liens communautaires permet également de 
consigner les traditions mais surtout de les asseoir et de les pérenniser, afin 

de disposer de modèles de reproduction à l’identique des rituels, des 
systèmes d’occupation de l’espace, etc. et cela, à chaque fois que le besoin de 
créer un nouveau village s’impose. 

 
On peut imager, au vu de tout cela, le système clanique comme un ensemble 

de procédures d’intégration et de cohésion sociale, afin de mieux contrôler 
les habitants mais aussi de mieux reproduire la défense de la tradition et de 
l’identité. L’organisation du village est comme une marque déposée.  

 

Le sens allégorique  

 

Ce tracé virtuel, induit par le caractère sacré du han matérialisait 
virtuellement et spirituellement une frontière entre la demeure invisible des 

esprits protecteurs de Bouna et la demeure visible des habitants de Bouna. 
Le han, c’était deux (2) mondes en un (1) comme un produit de marketing. 
Ce qui est proche de sa perception et comparable à son influence 

psychosociale, c’est son acceptation comme rappelle celle du livre sacré sur 
lequel on prête serment. Accepté comme tel par tous, la transgression de 

tout ce qui est prononcé sous le serment du « han » n’est donc pas sans 



30 
 

conséquence. Ainsi, toute violation du tracé impliquant le han, comme celui 

auquel nous faisons allusion dans ce récit, équivaut à la violation de la 
demeure des esprits, c'est-à-dire à un blasphème déclencheur d'une 

malédiction. On peut supposer par conséquent, que la peine qui en résulte 
ne peut être qu’à la hauteur du courroux des devins. Pour contrer ce 
courroux, la légende de Tonhré, raconte qu’il faut recourir nécessairement à 

des intercesseurs pour changer les verdicts et faire amende honorable. Ces 
intercesseurs sont les mêmes prêtres que ceux qui ont implanté le « han ».  

 
Le niveau et la nature des intercessions varie car on suppose, que les actes 
commis par les enfants, qu’elle qu’en soit le degré et l’intention ne 

produisent pas les mêmes conséquences que les actes posés par des adultes. 
Ainsi pour les enfants de moins de 9, ces intercessions sont une farce dont le 
seul but est de leur faire découvrir leur propre fragilité par rapport au monde 

des adultes, plus complexe et intimidant. C’est un but pédagogique. 
Généralement, on introduit l’enfant auprès des personnes qui lui sont 

familières et qui dans son imaginaire étaient des personnes plus ou moins 
ordinaires et avenantes à son endroit. Le paradoxe, qu’on lui oppose est de 
découvrir brutalement sous un autre visage ces personnes et apprendre 

ainsi à la fois à se méfier des apparences et à ne pas subtiliser ce qui ne lui 
appartient pas. Ce drôle de rôle de clown sert d’outils éducatifs sur tous les 

plans car il apprend également en grandissant que les devins sont aussi 
corruptibles à leur façon de faire car ils ne sont pas des dieux mais des 
intercesseurs et doivent jouer leurs rôles au profit de la morale mais avec 

des degrés de sentiments appropriés aux conditions d’âges de la conscience 
sociale, c’est-à-dire de l’innocence naturelle et de pleine conscience.      
 

Cette perspective mystique de courroux expiatoire, inculqué aux habitants, 
dissuade en douceur toute forme de désobéissance générale car elle suscite 

des dénonciations spontanées et entrainent la marginalisation systématique 
des contrevenants ou perturbateurs désignés. En effet, ces perturbateurs d 
sont dénigrés et isolés jusqu’à l’accomplissement des rituels appropriés et 

des amendes requises pour expier leurs forfaits. Cette façon de procéder 
permet de neutraliser l’influence de ces impétrants et de renforcer la 

croyance au système avec ses traditions séculières.  Pour revenir aux 
enfants :  si un enfant commet par exemple, une parjure en invoquant la 
foudre, alors qu’il est soupçonné par un témoin d’avoir commis un acte 

délictueux, cet enfant sera isolé des autres et soumis à quelques épreuves 
légères comme celles qui se fait à l’école, à l’instar du bonnet d’âne. L’enfant 
serait isolé comme s’il était un « contaminé » par un virus dangereux. C’était 

une façon de mettre des limites aux enfants, en ce qui concerne, le vol, le 
mensonge, le respect des biens d’autrui, etc. C’était une forme d’induire 

« l’auto-discipline » car la transgression des choses consacrées peut 
provoquer du désordre avec une chaine de conflits déstructurants. Il faut 
savoir, qu’il n’y avait dans les villages d’alors ni serrure, ni agent de sécurité 

en dehors des chiens et ce qui préservait les biens de chacun était ces 
croyances. On pourrait, sous une forme plus élaborée avec un regard de 

modernité, évoquer qu'il s’agit sous cette forme primaire de civisme. 
 



31 
 

Un enfant isolé, c’est déjà une grosse punition car le soustraire de ses 

activités et de ses complices qu’il voit s’amuser librement et le toiser de loin, 
lui suggère une soumission aux règles s’il est reconnu coupable et un esprit 

plus fort et affirmé dans le cas où la faute qui lui est reprochée est injuste et 
n’était pas de son fait. Cette punition est aussi inculquée aux adolescents 
mais perçue comme une garde-à-vue car elle permet dans la journée ou dans 

les 24 heures qui suivent de déterminer, par les enquêtes, les circonstances 
et la portée du parjure et des actes posés.  
 

Il faut considérer pour une part, que ces mesures d’isolement permettent de 
soutirer l’enfant de la colère de ceux qui se sont sentis floués par ces actes 

(effet de clan) afin de faire retomber la colère et de créer un climat qui 
favorise des solutions adéquates. Nonobstant l’âge et le sexe des enfants 
toute solution injuste à l’égard d’un enfant est toujours mal ressentie par un 

grand nombre et peut nourrir ou réveiller d’autres sources de conflits 
étouffées.  

 
Par ailleurs, une transgression faite par un enfant l’expose comme une 
personne ayant transgressé une règle et susceptible d’accentuer son 

comportement si on ne lui met pas des limites très tôt. C’est comme un 
signalement dans un casier judicaire car il catalogue la personne pendant 
un temps, plus ou moins suivant la gravité des faits. Cela peut durablement 

entamer la réputation, qui est une chose très précieuse dans le crédit d’une 
vie au village où toute confiance se base sur la parole donnée et le respect 

des traditions.  
   
Ce tracé ritualisé par l'implantation du "han" est une "arme" dissuasive dont 

l'effet est à imager comme celui d’une sorte de "dôme de fer" mystique. Les 
sages du village jouant dans ce cas le rôle de vidéo-surveillance ou de radar 

pour alerter ou pour rappeler à son respect et éviter ainsi qu'un grand 
malheur ne frappe le village et ne déstabilise ses habitants. Le but de ce 
tracé est certes de créer une harmonie et la paix mais surtout de s’assurer le 

contrôle de la population pour garantir et reproduire cette harmonie 
indéfiniment en la basant sur les croyances éprouvées. 
  

Ainsi, à chaque fois que la population de Bouna atteignait un nombre donné 
et pour ne pas aller au-delà des limites prescrites, on se dépêchait de 

promouvoir la création d'un autre village dans une proximité raisonnable. Il 
peut arriver de trouver deux (2) voire trois (3) villages avec le même nom. Par 
exemple, Bara 1 et Bara 2 ; Pari 1 et Pari 2 dans le canton Bouna. Ngassote 

1 et 2 ; Datibeau 1 et 2 (cela a été avorté peu de temps pour des raisons de 
réaménagement administratif suite à un conflit) ; Guilaygue et Guilah dans 
le canton Ngalo. 

 
Comme une division cellulaire, les villages day proviennent d’une « mitose » 

de Bouna et ensuite d’une « méiose » catalysée par la colonisation, 
l’indépendance et la modernité mais Bouna reste, à y croire, la cellule 
souche qui a reproduit tous ces villages.       

 



32 
 

Le sens pratique  

Le village est un site qui renferme un ensemble de réalités visibles et 
invisibles. En tant que telles, ces réalités sont spécifiques et ne peuvent pas 

se soumettre à des extensions au gré des humeurs et des caprices des 
individus. Il y a des règles et des procédures décidées par des circonstances 
précises et encadrés par des rites et des structures précises. C'est ce sens 

qui explique le recours à l’utilisation des oracles, des fétiches comme les han 
et tous les autres éléments qui servent aux sacrements et aux 
sanctuarisations de toutes sortes.   

 
Comme cela a été dit précédemment, la délimitation prévoyait, que si 

l'accroissement de la population ne permettait pas d'insérer une personne ou 
une famille dans les limites prescrites par les oracles ; si une personne ou 
une famille ne trouvait pas la paix dans le village ou encore si les superficies 

qui sont concédées à cette famille ne suffisent pas à satisfaire ses besoins 
vitaux, alors cette famille peut demander à fonder un village et une 

procédure sera ouverte pour créer les conditions et l’accompagner. Libre à 
ceux qui partagent les affinités d'aventures des prétendants à la création du 
nouveau village de les soutenir et de les suivre avec tout ou partie de leurs 

familles. Cette procédure n’est pas la même que celle qui procède des 
circonstances de bannissement ou de guerre.  
 

Toutefois, sans empiéter sur les champs du village, il existe toujours une 
place saine de tout effet de han. Une place neutre à l’orée du village mais 

assez éloignée des champs qui sert à répondre à des cas de réinstallation en 
urgence d’un groupe ou d’une famille. Même ce besoin en urgence doit se 
faire sous le contrôle des prêtres.   

 
On constate souvent dans les villages anciens, l’existence des parcelles ou 

des ruines des cases abandonnés, qui servent au vagabondage des animaux. 
Ces ruines ne viennent pas forcément des personnes décédées sans héritiers 
mais aussi les ruines des personnes qui ont déménagé dans un autre village 

et qui font l’objet de litiges avec en cause, les totems et le han. Ces litiges 
peuvent trainer en longueur et parfois abandonnés faute de témoin ou de 
personne habilité à juger de la chose. Dans ces conditions, c’est au chef de 

village ou de clan, celui qui a la plus haute autorité sur le village de trancher 
et c’est sans appel. Il faut noter que la question de la justice est 

prépondérante dans la société day-Bouna. Elle se rapproche, à quelques 
nuances près, de celle de la société sara-madjingay, très hiérarchisée et 
socialement cloisonnée avec les catégories comme les initiés et les non-

initiés, qui impliquent les droits et devoirs distincts. Le dernier mot dans un 
jugement    dans ces sociétés appartient, non au plus sage mais au chef. 

Dans un jugement, le chef écoute, sollicite discrètement par des gestes ces 
conseillers et n’ouvre sa bouche que pour prononcer ou confirmer un verdict. 
Le fait qu’il ne parle pas au cours du procès et semble somnoler évite qu’on 

ne l’interpelle pour une contradiction dans ses prises de paroles ou qu’on ne 
l’accuse d’avoir vu telle ou telle gestes. Cette attitude proclame une forme de 
l’indépendance de la justice et une affirmation de sa doctrine d’impartialité. 

Il y a une expression forte en Sara qui dit : « Ngar ida ba ni », ce qui signifie 



33 
 

le chef a déjà conclu. Le chef a dit… Le han intervient également dans ces 

régulations et régularisations. 
 

Au vu des attributions supposées du han, tout se passe comme si la forme 
du village et le nombre des familles qui le composent doivent obéir à des 
calculs, à une maîtrise des chiffres pour contenir et anticiper les réponses à 

des problèmes récurrents qui sont déjà expérimentés tels que les conflits de 
familles, les attaques des animaux sauvages dont ils partagent le biotope et 
les disettes.   

 
L’extension du village ou la fondation d’un nouveau village est soumise à 

cette évaluation des périmètres contrôlables et des populations identifiables 
et profilées. Ce mode de fonctionnement permettait de garantir les 
engagements vis-à-vis des oracles mais surtout d'instaurer une tradition qui 

garantit l'ordre et la paix relative entre les habitants. 
 

Est-ce ce que le han n’était-il pas chez les anciens villageois une intelligence 
qui servait à modéliser la création et la gestion des villages ? Cette 
modélisation suffisait à elle-même car il suffisait de les répliquer suivant un 

plan comme d’un préfabriquée. Ils avaient ainsi un modèle basé sur le 
nombre dans un rapport surface/population comme dans nos villes, on 
dirait il faut X nombre d’habitants ou de familles pour recevoir la création 

d’un lycée et que des hôpitaux ou des centres de santé doivent se trouver à Y 
distance avec un ration par habitants de Z pour maintenir l'ordre, la 

cohésion sociale et la dynamique économique. Le han était peut-être l'utopie 
politique de l'époque et qu’il en était ainsi dans toutes les traditions 
villageoises et animistes de la région.  

 
Le mythe et la légende 

 

Pour conforter la croyance du han et la relier à une des causes de cette 
guerre de Bouna, Tonhré évoquait cette anecdote que je vais décrire comme 

un des signes précurseurs. Elle disait que la guerre de Bouna n’a pas été la 
première catastrophe et que les causes profondes comme les secrets d’une 
énigme sont à rechercher, quelques années auparavant, dans une histoire 

d’amour interdit. Elle racontait, que vivait à Bouna un homme connu pour 
être ambigu, mais reconnu aussi de tous comme un bon cultivateur, que 

nous désignons du nom de Tanrémbo, qu’on appelait aussi Tanrebousso. Ce 
jeune-homme vivait avec sa femme qui mourut très jeune en lui laissant un 
bébé, une petite fille. La mère, sur sa natte de mort, avant de rendre l’âme, 

aurait prié son mari de ne jamais abandonner leur petite fille à une marâtre 
ou aux parents qu’ils soupçonnaient de ne pas toujours nourrir de bonnes 

intentions à l’égard de leur couple. Elle le suppliait de garder toujours 
auprès de lui leur petite fille et qu’elle sera toujours là auprès de lui. Le père 
a-t-il pris ce dernier vœu de sa défunte femme personnellement à la lettre ou 

aurait-il interprété ce vœu comme une secrète instruction, de ne pas se 
marier à une autre femme et de faire de leur fille l’incarnation de sa défunte 
mère ? Telle est la question car peu-à-peu, au fil du temps, la fille va remplir 

tous les rôles suspendus par la mort de sa mère. 



34 
 

 

En effet, du jour au lendemain, après le décès de sa bien-aimée, une très 
belle femme qu’il avait tant chérit et affiché avec fierté comme l’être le plus 

précieux, Tanrémbo s’était renfermé sur lui-même. Il ne semblait désormais 
vivre que pour leur fille et dans le souvenir de sa défunte femme. Il travaillait 
dur et ne fréquentait plus personne, ce qui le rendait plus taciturne. 

 
Contrairement aux autres enfants du village qui gambadaient chez les uns, 

chez les autres, il surprotégeait sa fille qui ne le quittait plus et était devenue 
quasiment son binôme au fil des années où elle grandissait. Ils étaient lui et 
sa fille les seules fréquentations suivies pour chacun d’eux.  

 
Tonhré racontait, que leurs seules conversations étaient sur les travaux 
champêtres, les mises en garde du père à l’égard des personnes tierces et les 

souvenirs magnifiés de la défunte mère avec une allusion permanente à la 
ressemblance avec sa fille. Elle ne manquait pas de lui rappeler qu’elle avait 

hérité de la beauté de sa mère. En effet, au fil du temps qui passait et de son 
enfermement volontaire, le père voulait que la fille, en tout point, puisse 
exceller à ses yeux comme sa mère le fût pour lui, en son temps.  

 
La fille qui recherchait aussi à se réapproprier l’image de cette mère aimante 

qui rendait son père heureux, redemandait sans cesse, dans des moments 
de silence ou leurs esprits voguaient dans le doute, que son père lui raconte 
cette mère dans les détails : son apparence, ses gestuels et demandait, si 

physiquement, elle-même ressemblait vraiment à cette mère et quel aspect 
d’elle était le plus proche de celui de sa mère ? Elle lisait bien dans les yeux 
de son père les étincelles de douceur qui scintillaient, quand il évoquait sa 

mère. Elle a constaté combien son père devenait un autre homme, heureux 
et joyeux lorsqu’il parlait de sa défunte femme. Il se transformait dans ces 

instants et parlait comme s’il se trouvait véritablement en présence de sa 
défunte femme. Inconsciemment les images se superposaient et 
hypnotisaient sa fille qui les ressentaient du fait de leur solitude et de leur 

proximité. . . Ces émotions brisaient pour un laps de temps les barrières 
entre le réel et l’imaginaire ou anecdotiquement les frontières entre le monde 

des vivants et le monde des esprits, que le han interdisait, pourtant… 
 
Sa fille était devenue le seul centre de son affection et au fil du temps, sa 

ressemblance avec sa défunte mère devenait frappante aux yeux de tous. 
Cette ressemblance qui s’éclos de plus en plus était une source de joie pour 
le père et constituait, dans son for intérieur, une sorte de revanche brûlante 

sur la perte prématurée de sa femme. En effet, la proximité qu’il a établie 
avec la surprotection de sa fille ne faisait que se renforcer avec les récits des 

souvenirs qu’il a préservé, ravivé, réajusté et enrichi suivant sa vision pour 
superposer progressivement les images des deux femmes à la rencontre l’une 
de l’autre au point qu’il était difficile de savoir, si la jalousie qui l’animait 

dans cette surprotection était du fait de la ressemblance ou du fait qu’il 
substituait inconsciemment ou consciemment la fille à la présence 

recherchée (imaginée) de la mère ? 
 



35 
 

 

L’image de la mère, figée dans le temps est embellie par la nostalgie et le vide 
mais elle attire vers elle l’image présente, réelle, pimpante de vie mais aussi 

affectueuse et docile de la fille par l’aimant des émotions qui est l’esprit et le 
corps présent du père. Le père devant cette confusion, qu’il a suscité et 
entretenu devient une porte sans blindage qui ne peut empêcher aux deux 

(2) images de se fusionner en lui. Sa résistance s’est brisée mais aussi celle 
de sa fille rongée et phagocytée par les récits et l’incompréhension due à 
l’absence d’un entourage formel et à la manipulation de son père qui l’a 

fragilisé et égaré.  
 

Le père ressentait le souffle et l’odeur de la fille toutes les nuits et cela 
constituaient en lui et en sa fille des tentatives de passages qui ont 
déstructuré le blindage moral. C’était des signes suffisamment alarmants 

pour qu’ils prennent des mesures préventives, malheureusement, une fois 
laisser les images se fusionner dans les esprits, le père tomba secrètement 

amoureux de sa fille et le corps fut corrompu provoquant ainsi l’irréparable.      
 
Jour après jour, mois après mois et année après année, le besoin du corps a 

pris le dessus sur le devoir moral avec les excuses et les prétextes des 
souvenirs déformants d’une défunte, qui a désormais le corps vivant d’une 
autre jeune fille. La petite fille qui n’a pas eu d’autres horizons car piégée par 

les souvenirs et la prison d’une affection égoïste du père, pensait accomplir 
par cette ressemblance fantasmée un devoir de réincarnation pour redonner 

à son père les joies de sa vie avec sa mère. Cette mère qui revivait par elle et 
qui lui a volé sa vie d’enfant pour être avec son mari. Cette mère qu’elle est 
devenue malgré elle. Chacun d’entre eux, père et fille, avait ainsi cédé la 

doublure de sa vie pour combler un vide qu’ils ont créé avec des fantasmes. 
Le statut du père avait disparu lourdement pour devenir celui du mari et le 

statut de fille de papa avait cédé naïvement sa place à une épouse fantasmée 
mais devenue réelle donc douloureuse et fragile. Le « père-mari » devrait 
maintenant s’atteler à soigner les profondes douleurs causées, mais aussi à 

protéger physiquement celle qui incarnent maintenant, à la fois, ses illusions 
et sa réalité ; sa femme perdue et sa femme présente ; la mère de son enfant 
et de son petit-enfant ; son passé et son futur. Dans la société day Bouna de 

cette époque, une telle singularité était vécue comme une malédiction, 
annonciatrice d’un grand malheur, surtout si le « han est mêlé à cela.  

 
Malheureusement ce piège conçu avec les matériaux de la nostalgie 
sentimentale et vécue en cachette dans le vice derrière la surprotection va 

engendrer un traumatisme plus grand et collectif dans la mesure où tout le 
village s’en indigne et progressivement, les railleries, les conspuassions 
débridées des chansonnettes sur la place publique, le soir venu, ainsi que 

les menaces de bannissement vont cloîtrer davantage le couple incestueux et 
rendre le père encore plus agressif. En réagissant aux menaces, il laissait 

entrevoir qu’il était prêt à affronter toutes les circonstances et prendre la vie 
de quiconque oserait entraver celle de sa nouvelle famille incestueuse. Il 
défiait tout le monde en partant chaque matin au champ avec sa famille, ce 

fardeau de honte et promettait, dans le cas échéant, de suicider sa famille si 



36 
 

on l’empêchait de vivre librement avec elle. Il marchait toujours tête haute, 

au milieu du chemin, armé de ses javelots, lances, hache et couteau-de-jet. 
Sa vie de belle nostalgie s’est transformée en un calvaire ou les menaces, les 

railleries, les chantages font front commun contre son quotidien. 
  
Bref ! le père, de plus en plus reclus sur lui-même, ne vivait que pour sa fille 

dont la resplendissante et chaleureuse jeunesse ainsi que leur proximité 
exclusive vont conduire à des relations incestueuses assumées. Ainsi, ce qui 
devrait arrivé, arriva et le père aimant engrossera sa fille aimée pour recréer 

son couple idéalisé et au lieu de réparer son traumatisme narcissique, il a 
créé plutôt un traumatisme collectif et l’idée que le système avait des 

faiblesses : la proximité, la surprotection sans structure formelle, la 
superposition par substitution affective, l’isolement, etc. Le malheur collectif 
utilise ses « entrées » pour semer le trouble.  

   
 

Pour tenter d’échapper à cette pression sociale, qui était en train de le 
décomposer tant socialement que psychologiquement et physiquement, 
Tanrémbo décida de s’éloigner du village, centre de cette pression sociale, 

avec l’objet de son péché, afin d’avoir du recul sur ses actes assumés et 
envisager les mesures pour réorganiser sa vie.  

 
Pour ce faire, dans la précipitation, il s’installa, à titre provisoire, à la lisière 
du village dans la zone interdite. Il pensa dans cette étape rester encore un 

temps près de ses champs en attendant la fin de toutes les récoltes pour 
déménager loin et définitivement.  Même si son intention était de s’installer 
provisoirement, le seul fait d’empiéter sur les emplacements proscrits était 

une transgression, surtout que dans la précipitation et sous la pression 
sociale, son installation s’est faite en dehors de toute règle et procédure 

prescrites par le han. Il venait donc par cette transgression involontaire, 
d’enclencher le processus irréversible de la malédiction car la malédiction 
prescrite pour une chose ne connait pas d’étapes intermédiaire, genre je suis 

là, à titre provisoire ou j’ai volé un œuf et non un bœuf. Le dégât est fait et il 
a des conséquences.       

 
En effet, il est proscrit de s'installer en dépassement de la ligne de 
démarcation maudite mais malheureusement, peu de gens en connaissait 

les marges exactes. C'est pourquoi, il est recommandé de se référer toujours, 
dans de pareilles circonstances, aux notables qui gèrent avec les esprits le 

cadastre du village. Un village est une institution sous le regard des divinités 
invoquées, qui l’ont consacré et tout acte leur doit être référé.     
 

Cette transgression de Tanrebousso serait, selon la légende, le signe 
précurseur des malheurs qui vont s'abattre sur Bouna et aboutir dans le 

temps imparti à l’exécution de la guerre de 1928-29. On pourrait se 
demander, pourquoi c’est à Bouna que s’est arrivé ? Pourquoi cette guerre 
est arrivée dans l’enchaînement des évènements avec celui de Tanrémbo ?  

 



37 
 

Pour la légende, les causes officielles de la guerre de Bouna de 1929 sont 

connues mais les faits singuliers sont aussi à prendre en considération 
comme le cas de cette violation des lois prescrites par les devins avec le han. 

Cette légende rappelle, que les serments et les croyances qui y sont 
attachées nous recommandent de nous méfier de certains de nos 
comportements. Un humouriste disait que c’est à cause d’une simple pomme 

interdite dans le Jardin d’Eden, que Eve et Adam ont déclenché le courroux 
du Bon Dieu qui nous cause jusqu’au aujourd’hui beaucoup de malheurs. 

Curiosité, envie et gourmandise ont été défauts.       
 
Tonhré a-t-elle raison ?  

 

La légende d’un sortilège Day – version 2025 

© WAKAKA — Tous droits réservés. 

 


