RESUME

Trois (3) €léments : un (1) village, un (1) « han » et un (1) prétre traditionnel.
Ces trois éléments représentant symboliquement : un lieu, un objet sacré et
une personne, autorité spirituelle et interface pour ces trois éléments.

e Le prétre utilise le han pour délimiter le village en 3 ensembles :
1 ensemble habitable, 1 ensemble pour la production agricole et 1
ensemble qui sert de réserve.

e Le han consacre le village, ses limites et ['unicité de ses
habitants.

e Le village comprend deux (2) clans fondateurs, celui des oncles
maternels et celui des oncles paternels.

Le village se subdivise en trois (3) parties distinctes : la partie des enfants de
’homme, la partie des enfants de la femme et la partie des populations
allogenes.

Les lignées fondatrices du village se positionnent par rapport au soleil.

Le fait d’avoir 2 clans et 2 positionnements distinctes dans le méme espace
du village permet de mesurer les dynamiques sociales entre les deux clans :
leur sen de l’hospitalité, leur comportement (hygiéne, cuisine, etc.). On peut
observer quelle partie draine le plus de visiteurs et quel facteur en est la
cause : est-ce ’éducation ? la production vivriére ? le nombre de filles ou de
jeunes garcons ? la qualité artistique ? la sympathie, etc.

Histoire : entre 1928 et 1929 une répression sauvage du type génocidaire,
renommeée guerre de Bouna s’abat sur ce village pendant plus de trois (3)
mois et fait plus de 600 morts avec une déportation des populations dans
l’'ordre de milliers vers des régions lointaines suivie d’une longue période de
stigmatisation. Les spiritualistes traditionnalistes vont expliquer et conter ce
drame par un sortilége pour comprendre comment le conjurer ou pour
l'anticiper la prochaine fois, car l’histoire a ce malin plaisir de se répéter
quand on oublie.

C'est donc a partir de ces points que 'opuscule sur le sortilége et la légende
de Bouna a été écrite. Une légende et un sortilége se nourrissent des
histoires d'un lieu réel et d’un fait qui s’est produit dans le passé. C'est le
cas de Bouna, un foyer de la communauté day implantée dans les plaines du
département de Mandoul, au Sud-est du Tchad, en Afrique Centrale.



Et si Bouna se contait autrement !
LA LEGENDE D'UN SORTILEGE DAY

La guerre de Bouna serait-elle l'effet d'un sort ?

**

La légende qui nous a inspiré pour cet opuscule, nous vient
principalement de Ton-rhé, une conteuse pour enfant d'un talent hors pair
et de quelques autres conteurs occasionnels. Cette légende riche en lecons
laisse sous-entendre, que pour prévenir et contenir les conflits a venir, les
prétres traditionnels day, garants des esprits fondateurs de Bouna, avaient
enterré dans un angle du village un "han" pour en délimiter le pourtour
habitable. Pour accomplir pleinement cet exercice de délimitation du village,
ils ont eu besoin de la bénédiction des esprits protecteurs institués par les
ancétres des Day et cette bénédiction ne peut étre effective que si elle est
consacrée par le « han ».

C'est quoi le « han » ?

« Han » est un mot en day qui désigne a la fois un ceuf et un genre
d'oignon sauvage, que les prétres traditionnels utilisent comme support pour
des incantations mais aussi comme ingrédient dans la composition des
onctions de protection spirituelle et de soins de santé corporelle. Il en existe
plusieurs variétés avec des propriétés et des attributs distincts.

Une potion ou une portion de "han" sur une nourriture tout comme un
plant de "han" dans une cour, sacralise le plat ou le lieu concerné et en
impose le respect par un rituel bien codifié. Par exemple, lors d'un repas
sacré par le han qui se fait souvent autour d'un méme plat, les doigts des
convives ne doivent ni s'entrechoquer ni toucher le dos de la main d'un
autre. On attend toujours que les ainés se servent a leur bon vouloir en
premier!. Cette facon de faire impose un rythme et une autodiscipline qui
engendre le respect mutuel entre les convives de différents statuts sociaux
ou d’ages. Cette pratique réservée pour les cérémonies était devenue une
pratique du savoir-étre et s’observait dans la vie quotidienne, lorsqu’il y avait
des invités dans une famille ou lorsque qu’un plus jeune était invité a
partager un repas avec des personnes agées ou des notables.

Ce respect autour du han est transposable a tout ce qui est collectif
(public) étant donné que tout ce qui est collectif est sacré et suggére par ce
seul fait de I'autodiscipline et de I'autocensure. C’est le cas des lieux qui se
subdivisent en espaces avec des places réservées qui ne peuvent étre violées
sans conséquence. Un garcon d’un certain age, ne peut entrer dans la case
de sa meére ou d'une grande femme sans des préalables ritualisés. Les
espaces sont définis en fonction des sexes, des ages et des pratiques

1 Nous évoquerons dans un autre document le réle éducatif de ce geste lors des repas que ce soit lors des
cérémonies ou lors des repas partagés avec des personnes d’ages différents.

2



spirituelles ou initiatiques mais elles sont aussi définies pour préserver
I'intimité, etc.

Cette perception du han protecteur a permis de normer certaines
pratiques sociales pour les rendre transmissibles et cohérents afin qu’elles
continuent a organiser la protection de la société suivant les réalités de cette
époque. Par exemple, le fait de sacraliser par le han, la concession, les
greniers ou les champs réduisait le risque de vol sachant qu’a I’époque, il n’y
avait pas de porte avec des serrures ou des entrepots avec des vigiles a
I'entrée, etc. C’était le han et les autres fétiches qui faisaient le boulot et la
procédure de protection légale des biens et des personnes était appelée en
day « Retie » qui veut dire blinder ou sacraliser par les fétiches.

Ces pratiques du Han se fondaient sur trois choses: la peur, la
croyance et le respect. La peur assurait a elle seule la police des moeurs,
étant donné que le concept de malédiction disposait d'une panoplie de
versions qui couvrait tous les aspects de la vie courante : stérilité, mort
violente, genre accident, étre frappé par foudre ou étre dévoré par un
animal ; destruction des récoltes, maladies incurables, etc. C'est dire
combien le pouvoir psychologique de "han" était présent et puissant a cette
époque. La croyance relevait quant a elle de l'espérance pour lintégrité
physique de la famille, la prospérité, la reconnaissance des ancétres qui
intercédent, 'acceptation du clan familiale car ’exclusion et le bannissement
sont redoutés comme une trés grande malédiction. Le rejet était aussi percu
comme une humiliation.

Le respect est une construction de la personnalité, a la fois individuelle
que collective qui vise a induire des limites précises et bien distinctes dans
les rapports sociaux. Il est par ce fait un outil pour toute organisation sociale
de type clanique. Le respect implique sous cet aspect, I’'adage populaire qui
dit : qui s’assemble se ressemble car le respect se mérite et son absence peut
vous pénaliser, vous exclure et conduire a votre bannissement. Par ailleurs,
sans le respect la transmission générationnelle des savoirs ancestraux ou
des traditions séculaires se briseront, raison pour laquelle il y a toujours en
toile de fond la peur d'une malédiction en cas de déviance individuelle ou
collective.

Chez les Day, le han est la plante qui honore tous les dieux. C’est un
outil de gouvernance et il est présent comme composant fondamental de
tous les fétiches. Chez certains peuples, un composant déterminant des
fétiches peut étre les feuillages ou les racines ou les écorces ou le sang ou le
mélange de tous cela, suivant les objets, par exemple, le sacrifice dun
animal pour accompagner un mort ou pour accueillir une naissance, le bain
des feuillages pour exorciser, les racines pour maudire ou guérir, etc. Chez
les Day le han doit intervenir en premier ou en dernier sinon durant toute la
procédure sinon le procédé est invalide. Avec le han, les day ont dompter
leur environnement, ils peuvent neutraliser les animaux féroces, etc., mais
ils ont aussi dompté les hommes de leurs milieux, de leur monde. La



puissance du monde leur a été révele par le han comme la parole divine a été
révélée a d’autres par le Livre. Mais qui connait encore l’histoire des « Han » ?

Sous-entendre le tracé effectué avec le « han »

La légende raconte, que toute transgression intentionnelle de ce tracé
virtuel, sacralisé par le han est un crime de lése-majesté, plus
spécifiquement la transgression par le piétinement, par le déracinement ou
par l'enjambement du han ainsi que tout autre maltraitance sur le « han »
serait percue par les esprits comme un geste maudit, c'est-a-dire, un geste
qui traduirait une rupture, un rejet et un dénigrement de leur puissance
protectrice. Comme les esprits sont des entités sans état d’ame et jalouses de
leur pouvoir, souvent leurs réactions consistent a sanctionner fortement
toute transgression, aussi petite soit-elle. Il faut a cet effet recourir a une
intermédiation par des sacrifices pour calmer leurs coléres. Mépriser le han,
peut constituer le fondement d'une malédiction a craindre, qui peut se
répercuter durablement et affecter toute une communaute.

C’est ainsi, que certains spiritualistes de ’époque auraient cru, quun
geste maudit aurait €té commis par un habitant originaire des familles
autochtones de Bouna et ce geste aurait enclenché le processus de conflits
ayant abouti a la guerre fratricide dite de Bouna qui s’est déroulée entre
1928 et 1929. Une malédiction dans lesprit de l’époque, traduit une
défaillance dans la mise en application des contrats renouvelables entre les
esprits des ancétres, les gardiens des traditions et la population.

Pourquoi les prétres avaient-ils délimité le village ?
Les facteurs déterminants

Si ces prétres traditionnels ont consenti a délimiter le village, c’est
parce que les oracles avaient jadis prédit, que la croissance démographique
pourrait devenir une source de conflit grave si elle n’est pas maitrisée, c’est-
a-dire, si la population n’est pas organisée suivant certaines lois édictées par
les ancétres. C’est pour diluer ce présage, que les prétres traditionnels, qui
veillent a 'application et au controle de ces lois, ont délimité, en fonction de
leurs connaissances le village en utilisant le sceau su « han ». Ils savaient
que naturellement, le village est appelé a s’agrandir et qu’au-dela dun
certain nombre de temps et de nombre d’habitants, des problémes de nature
sociale difficiles a résoudre allaient surgir pour déstructurer l'ordre établi,
les normes et les rapports sociaux construits. De tels problémes, c’est-a-dire
des conflits allaient les contraindre a s’entredéchirer puis se disloquer dans
l’'anarchie en se soumettant aux autres car affaiblis et dépossédés de leur
identité. Les oracles avaient donc préconisé que les familles doivent se
répartir dans les villages qu’ils créent suivant les lignées claniques mais elles
doivent également éviter de se disperser de facon anarchique en créant des
extensions des villages sans controle et validation des prétres en
concertation avec les oracles. Les oracles avaient aussi préconisé que les



villages doivent disposer, selon un certain ordre, des structures. Les
habitations ne peuvent pas se batir en continu? dans un espace. Il faut les
entrecouper par des espaces utiles, c'est-a-dire des champs, etc. Les raisons
qui sous-tendent ces obligations organisationnelles vont constituer des
normes vitales pour l'installation des familles et des villages. En effet, toute
extension clanique, c’est-a-dire, création dun niveau village doit reproduire
le modeéle socioculturel du village souche et cela avec l'approbation des
oracles et I'implication des prétres. Rien ne s’improvise car c’était le regne
des normes socioculturels qui permettaient a chaque famille de retracer ses
origines et de s’y identifier.

I1 faut noter qu'il y a toujours deux (2) clans dans une lignée : celui de
la femme (les oncles maternels) et celui de 'homme (les oncles paternels).
S'installer dans village ou installer un village se fait en fonction de cette
réalité sociologique pour rendre lisible les traits de caractére, les traditions,
les interdits et les dynamiques socioéconomiques des lignées mais aussi
celles des clans. Ainsi, choisir de s’installer permet de savoir si on vient du
facteur dominant, c'est-a-dire des oncles paternels ou du facteur muet, c’est-
a-dire des oncles maternels. C’est la coexistence de ses facteurs qui
constitue le noyau vital du village. Le régime matrimonial est celui du
patriarcat.

Régles principales :

Les notions des enfants de la femme et de I’'hnomme, utilisées dans
cette légende font allusion a la meére et au pére du fondateur du village. Ces
personnages sont les 2 piliers sur lesquels repose le mythe fondateur des du
village et des clans. Dans la cosmogonie day on ne parlera pas de piliers
mais de pieds ou de jambes du village (bonhg-monh ou kassa-monh) pour
indiquer et signifier que les suivant doivent mettre leurs pieds dans les
traces de leurs prédécesseurs car on se suit dans la quéte de la survie. Les
traces des pieds signifient les traditions (bonhg-monh), les jambes
imaginaires, la force cinétique et historique du village (kassa-monh). C’est
ainsi que respectueusement et spirituellement, on évoque et invoque
I'expression « marcher sur les traces des anciens ».

Les oncles maternels représentent une des deux (2) jambes et les
oncles paternels l'autre. Comme les jambes des hommes, celle de cette
tradition servent a assurer 1’équilibre, la stabilité et la dynamique sociale du
village. Leurs vécus sont épurés et consignés dans la mémoire collective
comme des ressources, qui alimentent les traditions, les mythes et les
legendes pour le renouvellement des générations. Ainsi, la jambe ou le coté
maternel est percu comme tolérant. La jambe des oncles maternels ne vous
écrase pas, c’est un refuge qui ne vous renie jamais, accepte vos caprices en
laissant le soin a vos oncles paternels de rectifier avec vous les tirs de vos
abus. En vous accueillant, vos oncles maternels s’engagent tacitement dans

2 pour dissiper les sources de conflits entre les familles et en éteindre certains concernant des rivalités bénignes
comme infidélité ou incompatibilité d’humeur



le respect des régles d’étre transparents. Ainsi, quelles que soient les
circonstances, ils se font violence, en vertu de cet engagement tacite de
transparence, de communiquer a vos oncles paternels vos agissements, car
vos oncles paternels conservent sur vous les droits impartis par la puissance
du patriarcat. Nonobstant son sexe, un enfant est toujours validé par son
coté paternel, sauf sans certaines conditions, car il y a toujours des
exceptions et pas des moindres. L’enfant appartient aux deux parties mais
les décisions déterminantes de sa vie ou de sa mort reléve de l'autorité
paternelle. Le coté maternel peut assister mais n’a pas le droit d’éduquer les
enfants du coté paternel, sauf s’ils sont orphelins ou abandonnés. Le coté
maternel est sous cet angle le coté gauche, celui du cceur.

Les positionnements des familles dans l’espace du village sont trés
codifiés car ils se référent a la puissance lignagere considérée comme l'ceuvre
du destin. Pour en établir la signification divine ils utilisent la position du
soleil pour se répartir, se distinguer dans leurs responsabilités. Le soleil est
unique mais n’accomplit pas les mémes roles a difféerent moment de son
parcours. Ainsi, dans la cosmogonie day il y a six (6) moments repartis de
facon égale entre le Levant et le Coucher, c’est-a-dire I’Orient et 1’Occident.
Ainsi, le Levant se subdivise deux (2) sous-parties : kho jong 3 et yor torho.
Elles composent la matinée. Ces deux moments de la matinée servent aux
hommes pour assouvir tout leur besogne y compris leurs vices. Le kho jong
est un moment sacré pour tout le monde car c’est le moment utiliser pour
faire des sacrifices, des priéres, pour maudire ou bénir. yor torho est pour les
enfants avec un effet éducatif car en réalité, yor torho sert a contraindre les
enfants de suivre les parents aux champs et de rester auprés deux a
travailler étant donné que c’est le moment ou I’énergie au travail est la plus
productive et avoir tout le monde en présence réduit les inquiétudes
angoissantes dans un environnement et un contexte de suspicion
permanente. Yor torho, c’est entre 8h et 10h. On dit que les sorciers a ce
moment sont susceptibles d’attraper les enfants et les adolescents. Le
Coucher aussi a deux (2) sous-parties qui sont : Boung rohmon et guiti dou.
Qui correspondent a l'aprés-midi et a la soirée. Guiti dou étant le
commencement de la nuit. Dans la cosmogonie day guiti est I’équivalent du
mot principe en francais. C’est la base, le début. Pour cette cosmogonie le
corps humain commence par les fesses et non par la téte mais ceci est hors
sujet car il ne s’agit pas dans cet opuscule de comment le corps humain est
€élaboré dans la mythologie day de Ton-hré mais de la légende de la guerre de
Bouna.

Ces deux-parties du jour, a savoir la nuit d’'une part et le jour d’autre part,
sont intercalés par deux (2) moments qui sont ceux des grands esprits ou
des dieux. Ces moments sont des séparateurs et des pauses naturelles pour

3 Moment ou le soleil se réveille pour semer les graines de la journée et préparer les plantes a cordes qui
serviront a attacher ses butins ou a flageller les récalcitrants et les mauvais esprits. La plante en question est
ailleurs médicinale et spécifique pour les rites initiatiques au méme titre que deux autres qui lui sont associées
et qu’on ne cueille que le matin lorsqu’elles doivent servir pour les rituels initiatiques tant féminin que masculin
a 'exception d’une seule, qui est exclusivement masculin. Les femmes et particulierement les jeunes filles et les
femmes en age de procréer, donc qui ont des menstrues ne doivent pas enjamber les tiges de ces plantes.

6



les activités ordinaires, tels que les travaux meénagers, champétres, ou
récréatives, afin de laisser place aux activités extraordinaires mélées du
paranormal. Ces moments sont désignés par les termes : dana yor ou dana
dou. Dana signifiant le centre ou le milieu. Ces moments sont percus par
I'imaginaire collectif comme central et comme linstant ot se meuvent en
maitres les éléments du monde invisible a la rencontre des grands initiés de
la nature. Ce sont les moments de tous les risques ou les morts et les
vivants interagissent sous toutes les formes et réglent des comptes. Tout ce
qu’on croise dans ces moments intercalaires sont suspicieux et peut-étre ne
pas étre réellement ce qu’on voit car c'est le moment ou se délivrent
également des messages et on se doit d’étre attentifs, concentrés et
silencieux. Il est repréhensible de parler fort ou de héler quelquun ou de
crier en ces moments. L’hallucination n’existe pas dans ce monde proche de
la nature ou tout a une capacité de métamorphose instantanée.

Voila en bref les raisons pour lesquelles, pour s’installer dans un
village et se faire accepter, il faut obéir a des codes sociaux €élaborés avec un
minimum de facteurs de convergence, a savoir : la lignée ou le clan, les
activités et la clarté des intentions. Le but d’un village de cette époque est la
protection des familles, ’harmonie des intéréts des familles, le respect des
normes existantes pour assurer la survie et la paix. Méme, si les fondateurs
ou propriétaires du village peuvent, en théorie, s'installer partout dans les
espaces consacrés du village, en réalité, ils se regroupent selon les codes
sociaux qui sont déterminés par rapport au soleil comme nous l’avons
évoqué précédemment. Etre a une ou a l'autre position face ou dos au soleil
n'est pas une question de confort personnelle ou de choix personnel mais de
destin qui a tiré au « pile ou face » a la naissance de chacun pour lui faire
jouer un role. On dit a ce sujet : sérr guiti kaka. Jouer un role ne veut en
aucun cas signifier chercher a jouir d’un privilége comme dans les sociétés
esclavagistes mais servir et défendre avec toute la perversité du role.

Séer guiti kaka se concoit comme une ligne d’'us et coutumes utiles
mises a jour de facon impromptue pour homologuer une situation
opportuniste. Se placer par rapport au soleil est une position de principe qui
permet a chacun d’intérioriser et de s’approprier sa place son role et son
statut dans le respect, sans le moindre abus. Cela fait par tie de séer guiti
kaka.

Etre au soleil levant (none ha) ou donner dos au levant (dounouw) revét
des significations logiques au plan organisationnel (matériel) mais également
au plan mystique (spirituel).

En effet, il y a toujours trois (3) pouvoirs lignagers d'inégale puissance
dans l'organisation d'un village, qui sont déterminés par :

e La position géographique par rapport au soleil. C’est cette
position qui distribue le pouvoir en tant que role et les parameétre par
rapport au village.

e Le village dispose toujours de deux (2) clans fondateurs :
maternel et paternel. Ces deux (2) facteurs permettent de traduire dans



I’espace la lisibilité et la tracabilité des structures sociales de chaque
clan. La tracabilité induite par ces facteurs aide a prévenir certains
risques, telle que la consanguinité, la sécurité, etc. Elle favorise aussi
une spiritualité qui consolide l'appartenance au village et la
complémentarité des moyens de protection. Grace a la lisibilité des
structures sociales de chaque clan, c’est-a-dire les présences humaines
avec leurs pouvoirs lignagers, on peut situer précisément, dans le
village, les espaces culturels et cultuels de chaque clan ou lignée. Cela
permet d’éviter des violations et des profanations.

e Les clans et les lignées ne s’installent donc pas n’importe
comment, a I’exception des « familles- joker ».

e Les positionnements dans l’espace se rapportent aux roles et
statuts des familles et des lignées, par exemple dans le patriarcat de
Bouna, les familles installées a ’Orient ne sont pas appelées a régner
sur le village, car ce sont les familles qui descendent de la mére.

e Les familles de 'occident on le role de gérant du village, ce sont
eux qui rendent compte des décisions du village.

e Les allogénes au sens de personnes qui ne sont en rien
rattachées a 1'un des clans fondateurs, en termes de tribu, de parenté
clanique, de lien de mariage ou de descendance par défaut, c’est-a-dire,
une piece rapportée. Les allogénes sont des amitiés ou des personnes
perdues, etc. Ces personnes ont une autre position géographique (Est,
Ouest) et dispose d’'un pouvoir contributif a la protection du village.

Toute personne day, de cette époque antérieure a la guerre de Bouna,
amenée a créer un village devait répliquer le méme modeéle : le pouvoir du
soleil ; le pouvoir des clans ; le pouvoir des allogénes. C’est l'alighement
ordonné de ces pouvoirs qui insuffle la puissance. Un village qui n’a aucune
sorte d’allogéne n’est pas un village mais une famille et par ce seul fait il
s’éteint si la famille se désintégre ou périt sans transmettre son pouvoir. Par
ailleurs, lorsque les allogénes désertent un village, c’est parce qu’il y a trop
de « sorcellerie » c’est-a-dire de médisances, de sabotage, de jalousie et pas
assez d’estime ou d’amour entre les habitants. L’harmonie et les normes qui
régulent les esprits se desséchent, alors les allogénes naturels ou non
quittent le village, comme les rats quitte un navire en naufrage. C'est le signe
que le village amorce son extinction naturelle.

Comment étaient installés les villages day : Fondement et précautions
des prétres

Les précautions prises par des prétres traditionnels s’articulaient
autour de trois (3) facteurs : la famille des fondateurs du village, le soleil
dont la subdivision du parcours permet de déterminer les postions
géographiques des clans et de leurs lignées dans le village. Ces trois (3)
facteurs servent d’instruments de repérage, de profilage et de découpage
claniques mais aussi mode de transmission de leurs pouvoirs. Ainsi, le
village aura deux (2) faces ou cotés (Est et Ouest) nommés, none ah et
dounou ah et également deux (2) clans primaires qui sont : le clan de la mére



dit la lignée des enfants de la femme/de la mere: yagué wo?/kouwo ou
yagué niih® et le clan du pére dit de ’'homme ou les enfants de ’homme/des
peres yague tau-rho ou ya boungue. Ces clans se répartissent leurs assises
en lignée en occupant distinctement chacun, un co6té du village suivant
l'ordre du parcours du soleil. Pour simplifier les perceptions et l'imaginaire
collectif, ce parcours du soleil se décompose en deux (2) parties principales
et non en trois (3) : le levant et le coucher comme nommeé au-dessus.

Les chiffres

Les chiffres sont trés importants dans la cosmogonie day et permettent
d’interpréter tous les actes de la vie. Prenons l'exemple du chiffre 3 qui
représente le milieu et interpréte ce qui a rapport a la conciliation, au
nouveau et a lintelligence. Il sert a départager et a créer un équilibre. C'est
un chiffre qui désigne ’'homme, sa parole et son engagement. Par exemple,
on considére quun homme agit avec raison mais vigoureusement et
promptement au contraire d'une femme qui agit avec émotion, par caprice,
superficiellement et de facon lancinante, seign wo. On attend de ’homme un
certain caractére que ses traits abrupts et ses excés excusent d’avance (Sé
tau rho. On met en exergue cette virilité en disant que ’homme ne donne pas
plus de trois avertissements avant une action: 1,2,3 et action. Méme
I’homme tolérant ne tolére pas trois (3) fois de suite la méme faute, un
homme qui tente trois fois sans succés une chose n’insiste plus répéter la
méme facon de faire, il change d’angle. Pour un homme ce qu’il trouve
devant lui, c’est a lui, il doit « 'affronter » et ce qui est derriére lui ou arrive
derriére lui n’est plus a lui, il doit lignorer ou l’éviter. Un homme se
préoccupe principalement de ce qui est devant lui. Ce sont ces superstitions
qui ont codifié les caractéres de époques et qui ont été édictées comme des
régles. Nous les évoquons pour permettre de comprendre le sens de la
légende, objet de cet article.

Le qualificatif homme ou femme est dans cette conception interchangeable
dans la mesure ou il peut désigner indistinctement une femme ou un
homme sans leur oter leur nature sexuée, des lors que le critére qui définit le
sexe au plan de la spiritualité naturaliste est le premier-né. Peu importe
que ce premier-né soit vivant ou mort-né, mais c’est notre premier-né qui
définit notre sexe et notre facon d’agir mais également notre facon de querir
nos opportunités et nos chances. Ainsi, si le premier-né est un garcon, on
applique aux parents, indistinctement de leurs sexes, le chiffre 3 qui qualifie
les caractéres d'un homme. L’enfant peut étre le premier-né des 2 parents ou
seulement de I'un d’entre eux, dans ce cas la caractérisation du chiffre est
attribuée au parent concerné pour la premiére fois. Si le premier-né est de
sexe féminin, c’est le chiffre 4 qui est attribué pour caractériser la maniére
d’agir du ou des parents. Les parents caractérisés par ce chiffre sont percus
comme des personnes qui agissent avec nonchalance, elles procrastinent,
sont laxistes, indécises, etc. Elles sont marquées par tout ce que la société
imagine comme caractére qualifiant le comportement d’'une femme devant

4 Yagué wo en day ndanga au lieu de wo on dit Kouwo en day Ngalo
5 Littéralement signifie les enfants de la mére pour dire la branche féminine du patriarche Ya nii gue

9



une action. Il y a une expression populaire day qui désigne ce fait par
I’expression : « gohri ban » comme un wo. Ce qui est un abus de langage et
une position de la dominance masculine.

Tous ces chiffres suggérent, que nous avons un sexe spirituel et un sexe
physique apparent, qui sont indépendants. Ils n’ont pas les mémes
fonctions, quand bien méme, ils influencent nos caractéres. Suivant les
circonstances de leurs perceptions, ils indexent notre maniére d’agir et
finissent par nous catégoriser socialement. Dans les sociétés anciennes
soumises a ces croyances, on peut ou pas vous confier telle ou telle tache en
fonction de cette caractérisation qui n’est pourtant pas apparente. A vous de
bluffer quand c’est nécessaire et douteux.

Il arrive que certains individus coincident avec les deux (2) sexes, c’est-a-dire
que le sexe apparent est de méme nature nominative que le sexe spirituel
(qu'on peut aussi nommer sexe caractériel). Lorsque ce cas est constaté, on
dit qu’il accentue fortement le caractére de l'individu. Mais dans le cas ou il
n’y a pas une accentuation du caractére malgré la coincidence, alors on peut
imager cela comme une sorte de faux jumeaux ou peut-étre qu’il y a eu un
avortement caché ou non identifié.

Tous ces chiffres indiquent, certes les tendances innées ou les présomptions
des caractéres des individus. Leur connaissance servait, surtout, a prévenir
le comportement de la personne qu’on a en face de soi ou avec soi quand on
mener une action. Une sorte de « memo confidentiel » sur le profil d'un
partenaire ou d’'un adversaire. Il est a titre préventif. Ces chiffres peuvent
avoir par ailleurs des effets ataviques, car dans la cosmogonie day on croit a
la réincarnation. Tout n’est que répétition, une sorte de dialectique.

Quelques exemples d’influence de ce «sexe caractériel » ou spirituel.
L’exemple que nous donnons est encore vivace, méme dans ma famille
élargie. En effet, ceux qui croient a cette sexualisation spirituelle ne sortent
jamais de la maison pour une activité importante sans s’assurer de la
conformité de cette loi de la superstition. Pour eux, la premiére personne sur
qui ils doivent tomber en ouvrant la porte ou en sortant de la cour, avant de
prendre leur chemin, doit étre de leur sexe spirituel. Cette rencontre aurait
une vertu de bénédiction et leur garantit la chance que tout se déroulera
sans entrave, avec satisfaction. Peu importe, ’age, ’état de santé mentale ou
autre de la personne, pourvue que cette personne soit physiquement du sexe
que représenterait leur sexe spirituel. Une telle rencontre est pour eux un
signe de bonne disposition pour leur journée et l’activité pour laquelle ils s’y
sont préparés, car chaque journée commence toujours par un veeu, un but.
C’est comme si l'objet de la préoccupation qui motive votre sortie ou les
affaires que vous aurez a entreprendre dans cette journée ont des réponses
personnifiées. Votre destin de la journée vient a votre rencontre sous forme
d’'une personne et cela indépendamment de son statut social, de son age, de
sa religion et de son état de santé. Par ailleurs, c’est comme un ticket de
spectacle, une fois revenu chez vous, le ticket n’est plus valide, il faut un
autre, faisant ainsi comprendre que rien n’est acquis, chaque jour est un

10



nouveau contrat, une nouvelle quéte. Dans ce monde ancien, la superstition
a un role autorégulateur et comme dans l’exemple que nous venons de
relater, votre journée peut étre déterminée suivant la correspondance du
sexe d’un inconnu avec votre sexe spirituel et non avec votre sexe physique
et votre attirance. En clair, la détermination de votre chance journaliere
implique votre sexe spirituel pour attirer les bonnes dispositions, le bon sort.
C’est ainsi, que certaines personnes s’assurent de donner des consignes
pour qu’a leur sortie de la maison, vienne au-devant d’eux une personne
physique qui corresponde a leur sexe spirituel. D’autres pensent, que peu
importe le sexe physique, croiser en premier une personne qui a le méme
sexe spirituel, peut produire le méme effet bénéfique que celui qui a la
correspondance physique du sexe ou genre spirituel. Comment Ile
savoir dans ce telle que vous l'avez mémorisée soit parce que vous
connaissez a quel sexe ou genre spirituel appartient la personne. C’est un
travail d’observation, de curiosité et d’information.

Il résulte de l'effet de cette superstition des attitudes mystiques dans les
relations entre certaines personnes qui n’ont en apparence rien en commun.
Par exemple, il y a des vieux, au village, qui pour des choses trés sérieuses
ne sortent de leurs cases ou de leurs cours dans la journée, que si une telle
femme ou fille, untel homme ou garcon ne se place dans un certain ordre et
ne viennent au-devant d’eux. Si en absence des personnes qu’ils sollicitent
ils croisent en premier un certain nombre d’individus qu’ils ont catégorisés
discréetement dans un coin de leurs mémoires comme porteuses de poissent
a leurs égards, alors, soit ils recommencent la cérémonie de départ soit ils
l'annulent complétement et s’enferment toute la journée jusqu’a la tombée
de la nuit parfois sans manger et boire. Ils ont aussi des gens qui pour eux
sont de véritables anges de chance. Souvent ce sont des enfants et on les
fera venir méme du champ pour ouvrir la voie, 'expression c’est, « détacher
la route » (dingue nam na). Les sympathies, les estimes, les amitiés entre les
gens de différents horizons sociaux, de sexe et d’age se jouent sur ces
superstitions qui ont un roéle social non négligeable. Les préférences parfois
insoupconnées, reposent sur ces échanges de bons procédés de sexe
spirituel. I1 y a une expression autant spirituelle que ne l’est celui du genre
ou sexe spirituel : dé mon té guini ou dé mon té gni guini signifiant leurs
ombres vont ensemble ou se superposent, se fusionnent. Ombre en day veut
aussi dire esprit, c’est-a-dire ton autre-toi invisible, caché, furtif,
insaisissable.

Ce critéere de matching est important et conduit beaucoup de gens a ne
jamais associer en priorité, a leurs projets de vie, certaines personnes méme
de leurs entourages.

Comprendre, expliquer, agir et vivre en immersion dans un village, requiert
de connaitre ces choses et savoir pourquoi, les villageois s’organisent et
interagissent ainsi. Etre de la désignation femelle ou male en fonction de son
premier-né suppose une certaine croyance et une certaine pratique. C’est
une question d’observation, certes, mais aussi d’expérience personnelle qui
permet a chacun de croire ou de ne pas croire mais de participer a donner

11



une solidité aux relations individuelles qui par leur complexité engendre la
tolérance et permet une croyance a la société ou chacun croit que son sort
personnel peut dépendre dune autre personne donc indépendant de sa
propre volonté et de la volonté humaine. La spiritualité nait de ces
superstitions.

Les aspects organisationnels

Dans ’élaboration des emplacements des familles, celles issues du pére pour
lesquelles on utilise l'expression « les enfants de 'homme » s’installent face
au soleil. On dit de ces familles qui sont a l'occident face a l'orient que le
soleil se couche « chez eux » ou que le soleil est « dans leur dos ». Cela fait
sens dans la mesure ou c’est le repére qui détermine la répartition des
statuts et des roles. Les emplacements des familles en fonction du parcours
du soleil sont des allégories qui fixent les destins des familles. Comprendre
cette perception du soleil comme grand administrateur mystique de la vie
sociale et spirituelle, c'est comprendre les codes et les régles du pouvoir de
chaque groupe ou clan dans le village.

Les expressions « le soleil se couche chez eux» et « le soleil est dans leur
dos » sont a nuancer. La premiere décrit les responsabilités et les charges et
la seconde les priviléeges, donc le statut social accordé par le destin ou les
divins.

Les familles installées a l'occident sont les familles des fondateurs du village,
ils voient le soleil se lever et s’assure qu'il viendra « se coucher chez eux, de
leur coté ». C’est comme cela qu’ils parlent les anciens de cet occident du
village : « Le soleil rentre au village ou le soleil rentre » pour dire le soleil se
couche. « Yor si ri ah ou bien yor si ri ou encore yor ougni ». Le commun du
village dit, Yor ougne ou yor wey qui veulent dire respectivement le soleil
rentre ou le soleil tombe comme s’il tombait épuisé. Ceux qui sont a I’'Orient
surveillent le lever du soleil pour 'annoncer mais théoriquement ne le voit
pas se coucher. Les anciens disent : «le soleil sort = yor bor» qui est a
nuancer avec le soleil se léve = yor ara » du commun des mortels du village.
Tout est dans les moments séquencés de la journée, qui permettent de
coordonner les actions, les activités.

Le mot jour signifie dans cette cosmogonie day, le moment ou la lumiére du
soleil s’éteint, a savoir le soir. On le nomme dou comme le mot qui désigne la
nuit. C’est pourquoi il y a ce décalage entre la perception et le décompte des
calendriers des temps anciens, qui a la longue a rendu difficile la datation
dans les contes et les légendes. En effet, la nuit ne compte pas, c'est un
moment de repos, un temps mort, un moment neutre pour les hommes
ordinaires. On ne travaille pas la nuit, tout est suspendu, sauf pour les
sorciers, les grands initiés et les chefs ou patriarches. Travailler la nuit ou se
déplacer la nuit est suspicieux et on désigne cela par l'expression seign
dogko ou seign kéri dogko.

12



I1 y a un relais entre le lever du soleil, c’est-a-dire son réveil a 'aube et le
coucher du soleil. Ce relais c’est la nuit. Tout ce qui est contraire cette
perception est un malheur, un acte contre l'ordre naturel des choses. « Le
fondateur du village » doit veiller a cet ordre, c’est pourquoi il se repose la
matinée apreés avoir passé le relais a ceux qui ouvrent le lever du soleil et qui
eux, a leur tour se reposent la nuit.

Tout comportement du chef est interprété comme un indicateur d’une
situation qui découle de sa nuit, car le chef n’est pas qu’humain. C’est dans
la nuit que se livrent les bagarres qui procurent au jour, les éléments de sa
viabilité (sérénité ou perturbation). C’est pour prévenir cela qu’il est établi,
que la nuit, le village doit étre calme et a I’écoute comme un sous-marin, afin
de permettre de déceler les signes d’affrontement ou de paisibilité entre les
forces de la nature, souvent invisibles, qui sont les esprits incarnés des
morts, les grands sorciers avec leurs assistants ou stagiaires, les messagers
de nuits, etc.

Le role du fondateur du villages avec son armée de sorciers est de défendre
les villageois et d’arracher au cours de cet affrontement « le butin » qu’il faut
dans l'intérét du village. C’est cela le sens de la mystification du pouvoir (sa
justification). Elle n’est pas dans le statut, mais dans le role.

Positionnement géographique a Uintérieur du village.

Le positionnement géographique Est/ouest, Nord/Sud n’est donc pas
simplement une histoire de confort et de privilege mais de role dont l'objet
est la cohésion et la protection du village. Les éléments de communication
sont matérialisés par les sémantiques « dounou ah » et « none ah », signifiant
littéralement et respectivement le dos et les yeux ou le front du village. Ce
sont ces mots qui illustrent le role et le statut, que s’attribuent les acteurs
sociopolitiques du village. C’est comme en politique le concept de droite et de
gauche, sauf que pour le village il s’agit de spiritualité et peut conduire a des
théories théologiques car il s’agit au fond de croyances.

On peut élaborer la-dessus sous plusieurs angles mais ’angle le plus évident
est la spiritualité construite autour du pouvoir discret et indiscutable du
soleil. Ainsi, lorsqu’une affaire est amenée au grand jour, on attend qu’elle
soit résolue et que l'auteur en assume la responsabilité également au grand
jour.

Le deuil

Est une réalité trés ritualisée, qui développe les concepts les plus articulés
de la cosmogonie day. On ne peut 'aborder cet opuscule vu qu’elle touche
toute la question de l'organisation sociale, de philosophie, de psychologie, de
politique, d’art et d’architecture. Pour rester dans le domaine de la légende
disons que la belle mort est celle qui intervient la nuit et l'enterrement
normal est celui qui se fait a partir du moment ou le soleil atteint le niveau
des épaules et doit finir avant que le soleil ne se couche. Rien que ce

13



chronogramme est en lui-méme un concept de philosophie, c’est-a-dire une
conception du monde qui axe toute organisation de la vie autour du soleil.
Par contre, la mort des enfants est considérée comme réguliere si elle
intervient dans la journée. On estime que les enfants sont vulnérables au
moment du yor taurho, (le soleil blanc) qui correspond a la matinée entre 9h-
11h.

Les expressions dans le cercle des initiés qui font sens dans le langage
concernant la mort et cela suivant les individualités et leurs roles sont : ha
kaw nommon = il a conclu sa parole. C’est pour désigner les personnes
mures et respectées du point de vue de leurs familles ou du village. Les
personnes qui font consensus et ont marqué les esprits dans le village et aux
alentours. Ce kaw nommon signifie que désormais la personne défunte ne
dira plus rien en tant que vivant donc tout ce qu’il a eu a dire ou a faire va
étre suivi, assumeé et cité en exemple. Il devient une référence, un symbole.
Kim non-non est dit pour tout individu et signifie, il a fermé les yeux. Cette
expression témoigne de l’'affection, car elle sous-entend que la personne s’est
endormie mais elle reste vivante dans les cceurs. Kim nommon= il s’est tu,
est pour indiquer ceux qui sont acculés et craints injustement. L’expression
est utilisée a ’endroit des adolescents et jeunes -adultes mais surtout pour
exprimer la désolation des femmes qui ont tant subi de leurs belles familles.
Kim nommon est a double sens et veut dire que la paix soit maintenant et
que le ou la défunte repose en paix. Le vrai RIP.

Le front du village ou nonne ah.

Le front du village peut traduire au regard de la cosmogonie de ces
populations day d’alors, des roles précis sur lesquels nous y reviendrons
dans un autre opuscule qui sera consacré aux statuts et roles des
emplacements des clans dans un espace vital et dans l'imaginaire collectif.

Les individus installés au coucher considérent, que le soleil se couche « chez
eux » et qu’il est de leur devoir de lui assurer une tranquillité ; de veiller qu’il
puisse bénéficier en retour d'une intimité dans ses activités secrétes de
régénérescence avec les grands esprits du village. Si le soleil veille sur eux,
c’est que ces humains du village day considérent qu’il y a une contrepartie
qui est leur devoir de protéger le soleil et une partie de ses secrets. Pour ces
populations la nuit est consacrée aux travaux de régénérescence par des
concertations entre les grands esprits. De facon paradoxale, c’est en
profitant du sommeil du soleil que les grands esprits se réveillent, travaillent
et viennent confier au soleil endormi leurs veeux, qu’il lui appartiendra de
porter au jour. C'est comme si les grands sont une petite équipe de nuit qui
font une partie du travail du soleil jusqu’au premier chant de coq, en
échanges de quelques missions secrétes. C'est comme il y a une complicité
entre la nuit et le jour L’expression consacrée « dans le dos du village » fait
sens pour le village avec le réle de cette position.

Les entrées des demeures des individus de la lignée installée a l'occident
tournent en principe dos au soleil levant sinon elles sont de biais.

14



Symboliquement, ces familles portent le village sur le dos comme on porte
un enfant ou une charge et ils doivent en assurer la responsabilité, a savoir :
la sécurité, la cohésion sociale, la justice et I’éducation.

On comprend donc que le soleil n’est pas un astre quelconque extérieur a la
réalité du village mais un acteur vivant, impliqué dans la vie du village et
responsable au méme titre que les villageois de tout ce qui s’y passe de bons
ou de mauvais. On peut ainsi, impliquer le soleil dans tout en I'invoquant ou
en 'accusant et méme lui trouver des complices sanctionnables. On peut lui
payer des tributs par des sacrifices de petits animaux ou par des dons des
prémices des récoltes, mais ce n’est pas une adoration. Le soleil est utilisé
comme un régulateur et a la limite comme un administrateur principal.

« Les enfants de la meéreou de la femme », s’installent au levant.
Symboliquement, cette partie s’incline avec respect devant le pére, installé a
l'occident. Ils sont chargés de réveiller le village et de s’assurer que tout est
en ordre avant que la journée ne commence. C’est toujours un habitant du
coté de l'orient qui est supposé « ouvrir tous les matins le chemin de la
journée » au reste de la population. Le rituel de cette ouverture de chemin,
consiste a faire semblant de prendre le départ, en faisant quelques pas hors
de la cour en direction de la voie menant vers les champs. Ce sont également
les occupants situés a l'orient du village qui organisent la préparation des
grandes chasses périodiques et les campagnes de péches dont certaines
s’étalent sur des mois. Ils sont comme les intendants du village. Dans un
role imaginaire on peut dire qu’ils sont le « muezzin ». C’est aussi parmi eux,
que se désigne un crieur, affecté au service du chef de la communauté, etc.
Ce sont, en terme moderne, « les grands commis de cet Etat qui est le village
ou la communauté tribale.

Le chef du village qui veille souvent toute la nuit doit revenir chez lui
physiquement ou en esprit, dans le silence, avant le 1l¢r chant du coq.
Ensuite, attendre que la premiére personne de 1’'Orient ne sorte, fasse un
bruit qui indique que !'Orient est réveille. Ce bruit consiste en diverses
choses banales comme tousser fort, héler quelquun d’imaginaire ou un
animal ou un arbre ; faire tomber quelque chose de lourd, frapper sur les
sekos (paille) de la concession, etc. Tous ces gestes doivent porter un sens
pour les notables qui les interprétent silencieusement car c'est une sorte de
rapport succinct, qui sera discuté en détail par un rituel de visite de
courtoisie dans la matinée au chef. Ces gestes sont les préludes des séances
de travail. Ce sont ses gestes ou plutot ses rapports en « morse » qui vont
conditionner une partie des affaires administratives de la journée. C’est
apres 'annonce du réveil matinal par ’Orient, qu’on considére que le village
est réveille et le chef peut sortir, c’est-a-dire se rendre disponible. C'est en
somme pour les temps modernes, I’heure d’ouverture des bureaux ou des
travaux.

Les nouvelles de la nuit se partagent et se propagent.

Si quelque chose de grave et d'urgent se produit dans la nuit, aprés un
temps considéré comme la nuit profonde ou le milieu de la nuit (dana-dou) qui

15



n’est forcément pas minuit, mais un temps ou le village est plongé dans le
silence et le sommeil, ces choses doivent étre gardées sous silence en secret
jusqu’au premier champs du coq. Si on doit absolument les communiquer,
ces urgences de la nuit doivent se communiquer furtivement par des signes
discrets entre des cases rapprochées car les déplacements nocturnes sont
interdits et suspects pour permettre aux veilleurs de la nuit de suivre et de
distinguer sans confusion les activités des entités de nuit. N’oublions pas
que la nuit, le grand seigneur, a savoir, le soleil dort et ce sont les grands les
esprits et la mort qui circulent en maitres. Ils ne tolérent aucune autre
présence non-conforme a leurs entités actives. Les déplacements tolérés, a
ce moment de la nuit, sont ceux qui sont accompagnés ou qui se font apres
le 2eme ou le dernier chant du coq, c'est-a-dire le 3éme. Les déplacements
de laube sont a risque, sauf s’ils sont initiés ou accompagnés par les
personnes qualifiées. Se déplacer dans les créneaux horaires de la nuit
profonde, c’est comme affronter les heures de couvre-feu. Dans les temps
anciens on ne doit pas perturber les esprits de la nuit comme on ne doit pas
meélanger les esprits de la nuit et les esprits du jour. On dirait, il ne faut pas
perturber le travail des équipes de nuit.

Méme si la personne du coté des enfants de 'homme donc de 1’Occident a
une chose urgente a faire a l'aube, il doit se rapprocher trés tét d’une
personne du « coté de la femme » pour lui demander d’ouvrir la voie. Ces
petites regles rendent les deux cotés du village indispensables et
complémentaires en obligent les uns et les autres a cultiver une entente
entre eux.

I1 n'y a que trois (3) chants de coq qui sont codifié. Le plus efficace et le plus
mystique est le 1er chant. Il est imparable lorsqu’il vient du bon coté et que
les paroles ou les voeux sont prononcés en méme temps. Cela demande
beaucoup d’observation et d’entrainement. Le 2¢me chant est celui des
meénages. Le 3¢me est juste un avertissement ou pour intimider mais il sert a
rectifier ’éducation des adolescents et des jeunes épouses.

Les conseillers

Les conseils prodigués par les personnes issues de la partie orientale du
village sont déterminants. En effet, les personnes issues de cette partie du
village, assignées a cette tache de conseillers sont écoutés avec beaucoup
d’attention. Leurs conseils sont sollicités comme un ultime recours dans les
situations conflictuelles. Ils sont par ailleurs, les seules, a l'instar de ce
qu’est une meére, a disposer du pouvoir de parler aprés le roi (Ngara) ou de
relancer une parole, une discussion dont le patriarche a mis fin. Dans un
jeu d’échec, on pourrait les percevoir comme le fou-du-roi.

Le coq du village
Le coq est 'animal le plus mystique. On dit que son ceil voit ce qu’aucun

autre animal ne voit dans 'homme. Il parle aux hommes et au soleil, bref !
c'est le coq des clans situés a ’'Orient qui chante en premier, chaque jour,

16



pour annoncer laube. Sinon, «un cabinet particulier » est convoqué
lorsqu'un autre coq, par exemple celui de l'occident ou celui des allogénes
chante en premier a 'aube, consécutivement pendant trois (3) jours. Si ce
cas se produit, alors on doit chercher a comprendre le mobile dune telle
perturbation car c’est annonciateur d'un moment de difficultés pour le
village.

Toutes les forces : individu et corporation qui sont liées a la « mére » par les
liens de naissance ou qui sont assujetties a elle par la tradition ou encore
qui sont invitées par elle pour s’installer dans le village, s’installeront sur le
coté dédié a la lignée de la femme.

Les détenteurs de certains types de pouvoirs comme les forgerons, par
exemple, s’installent a 'extrémité du village et ce, dans le prolongement de
I’'alignement sur lequel est installé le représentant du fondateur du village.
C’est un signe normatif.

La place du marché et la place ou sont rendus les jugements sont attribués
au coté ou est le clan du chef. Les espaces culturels ou se déroulent les
activités de recréation tels que les danses et les jeux sont placés du co6té ou
est le clan de la mére (les enfants de la femme).

Les espaces cultuels sont, selon leur importance, en brousse dans des
endroits sanctifiés ou dans un coin de la concession du patriarche clanique.
Un autel est installé et seules les personnes autorisées y ont acces.

Autre chose, le ou les héritiers pressentis pour succéder a la téte du village
ne sont pas autorisés a s’installer du « coté de la meére », c’est-a-dire a
I’'Orient. Les autres sont libres de choisir leur c6té mais généralement, ils se
regroupent du « coté du pére ». Dans cette perspective, il est clair que les
« enfants de ’homme » qui sont installés du « coté de la mére" ne doivent pas
prétendre a la succession du peére. La question est ainsi tranchée
théoriquement car ils sont spirituellement illégitimes pour cette tache et les
adversaires a la succession et la population les considérent comme des
prétendants inoffensifs au trone du village et a la téte du clan. Telles sont les
lois qui gouvernaient les esprits chez les Day dans ces périodes anté guerre
de Bouna et cela montrent combien ces périodes étaient fortement marquées
par les superstitions.

Les menstruations

Il y a des cas particuliers a chaque clan, mais de facon générale, seuls les
enfants et les femmes sont autorisées a se coucher sur le méme lit ou a
manger les repas des femmes qui sont dans leurs périodes de menstruation.
Pour les initiés, ils sont méme interdits de toucher aux choses qui sont
touchées par une femme qui a ses régles et cela pendant 7 jours. Ils ne
peuvent ni boire de 'eau dans la méme jarre ou calebasse ni manger le repas
d'une femme qui a ses menstruations, quelle que soit la femme. C'est ce qui
conduit les femmes a disposer des ustensiles qui leurs sont spécifiques, que
I’'hnomme ne doit toucher sous aucun prétexte et a aucun moment. Ces

17



ustensiles sont isolés des autres et sont surveillés pour ne jamais se
mélanger a d’autres. Ils sont disposés de sorte a étre reconnus par des
personnes averties et sont placés de facon a étre inaccessibles aux petits
enfants qui pourraient par ignorance les déplacer et les mélanger a d’autres.
De méme, les femmes ont un coin improvisé pour les toilettes nocturnes
pendant cette période de menstruations car elles doivent évitées d’utiliser le
meéme petit coin que les hommes et les autres femmes qui sont hors de cette
période redoutée. Deés la pré-adolescente on commence par interdire les
garcons de rentrer dans les cases de leurs mamans sans en avoir
préalablement recu l'autorisation par elle ou par une autre femme agée et
cela intervient souvent dans les cas de force majeure, par exemple, une
maladie paralysante et qu’il ne se trouve personne d’autres pour la déplacer
ou pas suffisamment de personnes a mesure de la secourir proprement.
Comme situation exceptionnelle, il y a également le déces, qui abroge toutes
ces mesures. Il faut dire que certains garcons ont participé a batir la case de
leurs mamans mais une fois que ces derniéres s’y sont installés, ils n’ont
jamais pu y entrer du vivant de leurs mamans. Si les fils adolescents ou
adultes sont autorisés a entrer dans la chambre de leur maman, ils doivent
s’asseoir devant la porte et un témoin doit les assister et ne jamais s’asseoir
sur le lit de leur maman avec elle ou en son absence, il en va de méme pour
ses maratres. Ces mesures deviennent obligatoires a ’adolescence et pour le
restant de la vie d’adulte, jusqu’a la naissance du premier petit-enfant ou
certains écarts sont tolérés pour admettre la présence du fils dans la
chambre de sa meére.

Il y a des familles qui avaient une observation trés stricte, qu’on qualifierait
aujourd'hui d’intégrisme a ’endroit des femmes qui traversaient leur période
de menstruation a cette époque. La femme qui avait ses regles était isolée.
Elle ne devait pas parler directement a son mari, méme porter son regard
sur lui ou se faire voir par lui, surtout si cette femme est la premiére épouse
ou « la premiére dame ». Elle doit donner I'exemple en vertu de son statut
donc elle se montre plus stricte et exigeante avec elle-méme. Elle doit
également éviter d’accueillir ses enfants pendant cette période mais aussi de
manger avec les autres femmes pendant cette période, a l'exception des
femmes agées, longtemps ménopausées qui sont dispensées de ces
contraintes et obligations. Elle ne doit pas manger avec les autres par
contre, les autres doivent lui envoyer sa part de repas tout comme elle, doit
autoriser que les produits destinés a son tour de préparation soit remis a
une des coépouses.

Impacts sociaux

Quelles sont les conséquences, je ne saurais les expliquer mais par contre
ces mesures ont des effets sur 'organisation de ’espace sociale, a savoir que
la femme doit disposer de sa case, de son espace privé, de ses ustensiles
personnels et de son moment. Ce sont les raisons de cette nature qui, entre
autres et par ailleurs, confortent les idées de polygamie chez les hommes day
de I'’époque pour assumer leur sexualité en continue. La femme en période
de menstruation est privée de son homme, qui parfois ne peut méme pas

18



entrer dans sa case. Elle ne peut pas venir au champ avec lui, a moins de
disposer d’'une autre parcelle propre ...

Systéme social matrilinéaire ou patrilinéaire

L’ensemble de ces dispositions concernant la femme, ses menstrues et les
restrictions des visites intimes pour le devoir marital mais également les
restrictions opposées aux fils de pénétrer dans les chambres de leurs
mamans ont une forte raisonnante avec la racine matrilinéaire du systéme
sociale qui préexistait. Car a 'opposé les filles peuvent librement entrer dans
la chambre de leurs péres sans que cela ne suppose un outrage ou ne sous-
entende une inquiétude. Par ailleurs, il est quasiment inexistant, sinon trés
rare et dévoilé le cas des incestes entre fils et mére, méme folle. Ceci étant
sanctionné de bannissement et de mort. Cest une malédiction éternelle
(Kowo pdy) = une sorte de désintégration crasseuse et putréficatrice.

Ces valeurs primaires ressemblent a une prévention dun retour a la
communauté primitive du matérialisme dialectique ou la nudité, la proximité
continue, le climat, la dépendance, 'environnement et la prédominance de
I'instinct sur la morale autorisaient par leur combinaison un comportement
de sexualité bestiale donc indistincte ol on ne savait pas qui était le pére de
qui mais par contre, méme si les enfants étaient élevés en troupeau, on
savait d’instinct ou par habitude ou par affirmation, qui était la mére de qui.
Chez les anciens Day de cette période comme cela se dit dans beaucoup de
société, on sait qui est sa mére mais on n’est pas suffisamment certain de
qui est son peére.... Merci pour nos mamans. Par ailleurs, comme pour
minimiser un type d’inceste secondaire, on dit : wa boung ré da saa comme
pour tolérer une relation entre demi-fréres et demi-soeurs ou entre cousins
germains. Toute relations qui est moralement sujette a caution est examinée
et jugée a 'aune de la lignée. Les enfants (cousins) dont le pére et la mére ou
les méres ont la méme meére ne doivent pas se marier ou faire des enfants
méme si secretement ils entretiennent des relations sexuelles car la finalité
est d’éviter d’avoir des enfants frappés de kowaé.

Wa boung ré da saa signifie littéralement les enfants du pére sont comme la
pate cuite du haricot. Tu peux la manger sans sauce, car elle est succulente
et la salive suffisait a l'accompagner au contraire de la pate d’autres
léegumineuses comme le mil, le sorgho, etc. Il faut se placer dans le contexte
des primitifs ou des sociétés techniquement a peine sorties de la période des
cueillettes et des chasses. Moudre finement une farine et la fermenter n’était
pas encore performante en ce temps et ingurgiter sans une sauce ou un
accompagnement plus accommodante une préparation du mil, sorgho et
autres était comme manger de la paille. Tout est dans cette expression et
justifie pourquoi les parents surveillent dans le village et s‘impliquent dans
les relations des enfants en mettant au centre ’éducation et les interactions
familiales. En décortiquant cette expression on peut ironiquement dire que
la sauce est la morale...

19



Le poids des superstitions

Il faut savoir que ces sociétés anciennes sont des sociétés superstitieuses ou
tout a une signification. Pour ces sociétés, Dieu parle aux créatures vivantes
a travers la nature et jamais directement car comme le dit un de leurs
adages : « Luwa ho ssor ni sangui ré», qui se traduit par : Dieu ne tend
jamais quelque chose de sa propre main a un individu. Ils sous-entendent
par-la, que Dieu se serait caché dans linfinité de la nature et y aurait
disséminé des messages comme des épreuves d’intelligence et de labeur. Il
appartient, selon cette perception, a chaque étre vivant ou espéce vivante de
se donner les moyens d’interpréter les signalements et les alertes envoyés
sous diverses formes par la nature. Il appartient a chaque espéce et a
chaque individu, suivant ses capacités, de pouvoir s’approprier ses messages
et leurs sens et en faire une opportunité. La nature est percue comme un
puissant messager, porteur de messages divins, riches en opportunités et
que les opportunités sont complexes en risques. Ces pensées sont les
sources des croyances au travers des totems. Cette croyance au travers des
totems, est de notre point de vue profane ce que nous nommons déisme
polyvalent. Dieu et nature sont liés et tout dans la nature peut se
transformer en porteur de message et de décodeur d'un destin caché. C’est
cela le fondement théorique de la superstition des villages de Bouna au
temps anciens.

Dans le temps ancien de Bouna, le format de limaginaire collectif ne
s’alimente pas d’imaginations supplémentaires et fécondes mais des choses
déja abouties de la nature. Par exemple, elles n’imaginent pas des choses
comme des gribouillis dans le ciel, mais plutét un arbre connu, dans un
endroit connu, qui prend la forme d'un animal totémique ou d'un humain
familier de tout age et tout sexe. Pour eux, tout est codifié et légiféré par la
nature et le hasard est un mirage qui cache une réalité qu'il faut trouver.
Tout ce qui arrive est motivé par une intention extérieure bien calculée. La
question est moins dans la cible que dans l'intention et dans la motivation.
Une maladie, un déceés, une trouvaille, une mauvaise récolte, une mauvaise
rencontre, etc. doit étre attribué nécessairement a un bouc émissaire,
presque pré-désigné par son environnement, son statut ou son
comportement.

Pour les superstitieux, il n’y a pas un dieu bon distinct d'un dieu mauvais.
Les deux sont en un et selon les circonstances, ils agissent comme un seul
dieu pour faire soit le bien soit le mal en envoyant l’esprit (dhé) qui
correspond au job description des invocation suggérées par les totems.

Les esprits agissent, pour une part comme des vulgarisateurs qui alertent les
créatures, notamment les hommes sur les dangers et divers risques cachés
mais surtout les aider a découvrir, a s’instruire et a s’approprier des codes
opportunément utiles. Pour une autre part, les esprits agissent comme des
juges et se chargent de prononcer des verdicts en lien avec les rapports
sociaux mais aussi les interactions entre les différentes espéces vivantes de
chaque écosystéme.

20



Dans le cas de Bouna de I'ancienne époque, si les esprits se comportent en
censeurs, le suivi-évaluation des activités mises ceuvre par les clans dépend
des totems familiaux. En effet, Les totems incarnent les projets de vie et
contiennent les cahiers de charges avec les plans directeurs mais également
les objectifs globaux de toute la communauté clanique ou tribale. Il revient a
chaque famille, d’harmoniser dans une mesure conséquente ses objectifs
particuliers avec les objectifs globaux, afin de renouveler la confiance de la
communauté a son endroit mais aussi 'acceptation de ses totems, c’est-a-
dire leurs validations par la communauté. Cette dualité, que les totems
familiaux ou claniques doivent gérer pour marquer leur singularité et pour
affirmer en méme temps leur socialisation, est un exercice qui se fait
périodiquement et cela traduit l'existence, a la fois dun systéme de
consensus et d’auto-évaluation pour indiquer a chaque famille ou clan la
solidité de son appartenance, c’est-a-dire, savoir si la famille ou le clan est
toujours tolérée au village ou bannie. L’existence de ce systéme de
consensus et d’auto-évaluation permet de ne pas recourir systématiquement
a la violence contre une famille sans preuve, sans avertissement et sans
prononciation dun verdict public. La dénonciation fait partie des outils de
gestion de cette évaluation mais elle doit étre appuyée par des preuves
matérielles ou des témoignages sous serments, car la société day est une
société ou la parole d'un homme a un effet, il a une valeur serment et un
pouvoir de coercition car elle est prescriptrice de rumeur.

Les sources les plus crédibles des témoignages sont la vue, l'ouie et le
toucher étant donné que les questions fondamentales sont formulées autour
de : Ma go, timba ? Ma dém, timba ? Ma dim ni yhey ou bien Ma scéen ?
Traduction : as-tu été témoin ou as-tu assisté a ce que tu dis ? = as-tu vu
réellement ce que tu décris ? As-tu vraiment écouté ou as-tu entendu dire ?
As-tu eu cela entre la main ? l'as-tu recu ? Donc avant de parler pour
appeler les gens a agir (mobiliser), il faut s’assurer de la vérité de ces trois
organes de sens, a 'exception de l'odorat et du gout. Le gott comme 'odorat
sont non seulement altérable facilement mais l'odorat est surtout réservé
aux activités de défense, tel que la surveillance, la détection, 1’alerte. L’odorat
est une sorte de « lanceur d’alerte » ou d’alarme.

Bref | ces sociétés anciennes ont élaboré des tableaux de décodage, a l'instar
ceux des bureaux des chiffres. Ces tableaux sont le résultat des expériences
mystiques révélées a travers des réves, des voix entendues derriére les
buissons, des arbres, des grottes, des animaux incarnés en humains, etc.
Ainsi, on retrouve toute une panoplie de pratiques empiriques qui visent a
conforter ses croyances et ces superstitions dont voici quelques exemples :
Les femmes comme les enfants ne savent pas modérer leurs coléres ou
rancunes et pour cela, il ne faut pas leur donner un pouvoir car ils ont
tendance a ne pas lacher prise lorsqu’ils ont une personne en grippe. On dit
d’avoir peur et d’éviter d’avoir a faire a des sorciéres ou des enfants sorciers
car ce sont les plus susceptibles et méchants, qui ne font qu’a leurs tétes
quand ils ont le pouvoir, la puissance. Une chanson Ivorienne donne une
couleur humoristique a cela : ce que femme veut, Dieu le veut; ce que Dieu

21



veut, femme s’en fout. Les femmes ne gardent pas de secret et une chanson
africaine 'exprime avec les paroles suivantes : quand la femme se fache, le
secret est dehors.

Sur la question des secrets, il y a un paradoxe ou une digression car la
femme tout comme ’homme a ce qu’on appelle le coeur dure. Elle peut
garder un secret lourd comme l'identité réelle du pére de son enfant. C’est
pour cela que dans cette société ancienne il est imposé progressivement le
patriarcat pour que tout enfant concu dans le foyer par la femme
appartienne de facto a son mari. A ce sujet, on raconte que pour éviter les
conflits sous-jacents, les accoucheuses traditionnelles s’efforcent au moment
de l'accouchement a remodeler certaines parties du corps du bébé pour
rapprocher sa ressemblance a celui du pére stérile ou cocu. La ressemblance
qui est un leurre doit é€tre avec celui d'un supposé ancétre lointain ou
mythique. Craindre a ce point les femmes n’est pas une question physique
mais une reconnaissance de leur intelligence, de leur art a manipuler les
situations dans le sens de leurs vues et la faculté de réprimer plus
férocement que les hommes, en effet, ce que femme veut, Dieu le veut mais ce
que Dieu veut, femme s’en fout !

On peut énumérer toute une encyclopédie de ces choses qui codifient les
actions et les interactions en termes de superstition, afin de justifier la
léegende que nous évoquons comme étant I'un des signes précurseurs de la
guerre de Bouna.

La recherche des validations communautaires par les familles et les clans
fait des totems des outils de gouvernance sociale. Les totems facilitent
I’harmonie et la socialisation mais également, ils encouragent et endossent
un climat général de superstition. Ce n’est donc pas pour rien que nous
spéculons sur le role du han dans la légende de 'avénement des malheurs
survenus a Bouna au début de 'administration coloniale au Tchad.

Le systéme des croyances aux effets du han était simple: désobéir
consciemment ou non aux régles édictées fait courir le risque d’une sanction
qui peut, suivant sa chaine de valeur (fautes), impacter un individu, une
famille, un clan ou tout le village. Ainsi, la peur d’étre mis a l'index était
puissante et pour cette raison chacun s’auto-contrélait et surveillait les
autres pour ne pas facher les » esprits ». Pour la légende de Tonrhé, la guerre
de Bouna a d’autres causes que celles qui sont officiellement documentées....

Notons toutefois, en guise de remarque que les sociétés villageoises
anciennes avaient deux (2) faiblesses :

1) Il y a trop de codes secrets, comme des hadiths, des fatoua ou des
réglementations et autres lois des administrations publiques. Ce qui
rend difficile leur assimilation et oblige a recourir ou a s’intégrer a un
groupe en suivant simplement les pratiques et s’y conformer. La
remise en cause est sous-tendue par la peur, la pression sociale et
I'intimidation des artifices comme les totems, le han, etc. la survie et la
créativité sont déléguée par ce systéme a un autre objet ou entité

22



sociale et spirituelle. A juste titre, la liberté est encadrée. Ce sont des
sociétés comme la plus part dans le monde suiviste, parce que
normeée.

2) La méthode de transmission des savoir est trés sélective, lente et
pénible a valider. Conséquences, lefficacité des codes n’est pas
souvent réévaluée et mise a jour, donc beaucoup de codes deviennent
vite obsolétes et inefficaces dés lors que l'environnement social ou
culturel change car ils sont, non seulement empiriques, mais n’ont
aucun caractere populaire et homogene a la différence des codes des
religions et des administrations

Comprendre les motifs du plan de protection spirituelle du village.

Selon l'interprétation qu’on peut donner a la projection conceptuelle de
ces prétres traditionnels pour protéger le village, le nombre des habitants
d’un village doit étre en rapport avec la superficie vitale de ce village.

La superficie vitale doit comprendre, en plus de la superficie
habitable, les superficies mises a disposition pour les champs et pour les
réserves communes. La superficie vitale est donc constituée de trois (3)
ensembles de superficies qui forment l’essentiel du patrimoine domanial du
village. Ces trois (3) ensembles ou types de superficies sont comme dans la
théorie des ensembles avec des inclusions et des intersections suivant les
intéréts socioéconomiques ou spirituels. Toutes les superficies de cet
ensemble non pas les mémes fonctions et tous les villages n’ont pas les
mémes les rapports entre eux, suivant que ce qui les lie est prédominé par le
spirituel, le culturel ou l’é¢conomique et c’est en fonction des lacunes
constatées que la politique des alliances (diplomatie et autres) se déploie.

En d’autres termes, les pouvoirs du village en tout genre et sous toutes
ses formes se limitent aux frontiéres de chaque ensemble défini et de chaque
village. Au-dela, ces pouvoirs sont inefficaces, a condition de les associer a
d’autres pouvoirs d’origines externes pour former un continuum du fait
qu’ils partagent, soit les mémes sources d’énergies soit les mémes intéréts en
s’assurant qu’ils peuvent domptés les « esprits » des uns et des autres et
s’approprier les alliances par les dettes claniques du savoir, de la dot, etc. la
dette du savoir peut-étre celui des rites des initiations fédératives ou
spécifiques. On parle dans ce cas d’associateurs ou de legs externes ou
encore d’apprentissage (ssé ouri ou bien ssé géri a la difféerence de ssé guiti
ah ! ou ssé guiti kaka. Ces expressions se traduisent par : la chose prise (ssé
ouri). Elle peut se faire par des moyens d’échange, parfois réprimandables et
la chose apprise (ssé gori) Ce sont des expressions qui illustrent 'existence
des intersections, nécessitant des accords préalables qui établissent
clairement les conséquences et les responsabilités devant témoins qualifiés
avant toute action quelconque. Par contre ssé guiti ah ou encore ssé guiti
kaka, veulent dire la tradition des ancétres ou simplement les racines.

23



Le village comprend des ensembles de familles différenciées mais unies
et solidaires autour de la superficie avec ses richesses visibles et invisibles.
Le village est un bouclier, il procure une sécurité insondable, suivant la
perception, l'agencement et l'appropriation des différents niveaux de
superficies. Sécurité physique de la personne et de la famille, sécurité
alimentaire, sécurité de soin et de protection spirituelle. Ce sont ces
différentes dimensions qui fondent la réalité d'un village et son ame en
donnant un sens sacrificiel au terme terre des ancétres. Autrement, il
s’agira de terre étrangeére (gni rou mba ou gni rou téngue = une terre
douteuse, une terre conflictuelle).

Bien que toutes les superficies acquises soient privées et validées par
la chefferie traditionnelle des terres, ces superficies sont aussi garanties par
les fétiches. L'un sans l'autre n’est pas suffisant pour une garantie
dissuasive. Toutefois, il faut noter que certaines de ces superficies, malgré
leur caractére prive, sont laissées a I'usage commun de tous les descendants
du village et cela sous le contréle des clans fondateurs du village. Ces
derniers peuvent décider tout ou partie d’en restreindre I’exploitation ou d’en
céder une partie a d’autres communautés étrangeres. Cette cession doit se
faire en consultation avec les oracles du village sous forme de contrat, c’est-
a-dire de paroles assermentées et actées par les fétiches.

I1 faut comprendre que la solidarité traditionnelle n’est pas évidente et
surtout pas systématique comme celle que peut procurer la religion et
Iinitiation. Par exemple, les gens ne vont pas s‘immiscer tout de suite dans
une dispute concernant deux (2) individus sur les débordements de limites
des concessions voisines. Par contre, ils vont dénoncer unanimement celui
qui outrepasse pour ses besoins personnels les délimitations des superficies
a usage commun ou les quantités prescrites pour l'exploitation des produits
qui s’y trouvent. Cela est considéré comme une fraude et pourrait de ce fait
susciter la colére des esprits et « appeler » le malheur sur le village ou sur
eux (so dho gni ah ou gniya). Ca montre également leur sensibilité aux
respects des accords et a la notion de justice mais également a la répartition,
la gestion et I'usage de ce qui est convenu comme étant du domaine public.

Pour ne pas créer des précédents critiques et des confusions, il existe
distinctement des mécanismes de reglement des disputes. Ceux qui se
rapportent aux disputes intrafamiliales sont a distinguer de ceux qui
s’attachent les critéres d’utilisation des superficies sous contréle commun.
La violation de ces derniers, a savoir les critéres d’utilisation des superficies
sous controle commun ne tolére aucun laxisme pour bannir toute forme de
favoritisme, afin de ne pas créer un facheux précédent préjudiciable a la
dynamique de la cohésion sociale.

Dans l'ordre de la solidarité, la violation d'un espace ou d’une superficie
commune dédiée a des activités telles que la chasse, la péche, les activités
culturelles, va devenir alarmante et solliciter une solidarité spontanée
beaucoup plus large. Cette solidarité peut méme créer des camps avec des
partisans et provoquer un réajustement des régles (une révision ou une

24



reforme) avec des partisans indépendamment de liens familiaux. C’est pour
cela, que le laxisme sur le contrdle et la gestion de ces superficies est trés
réprimandé et publiquement.

La solidarité est plus large, plus forte lorsqu’elle défend et protége des choses
communes initialement considérées comme le prolongement de ce que
chacun détient en privé. Ces choses communes doivent étre accessibles et
garanties par les fétiches des ancétres communs. Elles doivent étre percue
comme une réserve qui assure dans l’équité aux clans les moyens de leur
survie.

La solidarité autour des biens communs est différente dans sa manifestation
de la solidarité a l’endroit des biens privés. La premiére mobilise les
systémes religieux ou initiatiques et se fonde sur le nombre, la richesse et le
pouvoir spirituel ; la seconde se fonde uniquement sur le nombre et dans
une mesure relative sur le pouvoir des fétiches.

Les moyens politiques de réglements sont les pourparlers avec l’entremise
des oracles, qui jouent le role de documentation, car l'enjeu n’est pas la
conquéte des terres mais le réglement d'un malentendu sur un objet précis.
C’est la « diplomatie des sorciers », c’est-a-dire des « sachants » et non la
diplomatie de conquéte, qui engagent des affrontements armés pour une
expansion planifiée.

Comprendre les bases matricielles de la structure des superficies des
anciens villages day.

1- La superficie habitable.

Ce sont des surfaces attribuées par le clan selon la division du village que
nous avons évoqué plus haut. Elles constituent 'espace sur lequel les cases,
les greniers, les enclos de bétail, la forge, la place publique, etc. sont batis.
On peut les comparer a des terrains constructibles. Ces surfaces sont
attribuées a chaque chef de famille et non a chaque individu. Elles disposent
d'une poche de réserve additionnelle, qui peut étre accolée a la surface
principale ou étre située a une autre place au sein du village suivant les
normes statutaires. La surface additionnelle ou extra sert généralement aux
épouses pour mettre leurs potagers, mais elle sert aussi pour batir une case
d’hote ou une case pour les garcons célibataires qui se préparent a la vie de
couple.

2 -La superficie mise a disposition pour les champs.
Cette superficie tient compte des parameétres sociaux (quotient familial, rang

social, etc.). Tout comme la superficie habitable, elle a un caractére privé et
sa validation s’établit sur les recommandations du conseil des notables du

25



village, au regard des critéres historiques et lignagéres détenus par le chef de
terre.

Cette superficie comprend une réserve de terre pour le cas ou la partie
cultivée subie une avarie accidentelle de moins importance. Cette réserve
permet également de se prémunir d’autres risques telle quune parjure a
I'issue d’une dispute qui impose temporairement a une épouse, de ne pas
mettre les pieds dans le champ familiale, alors qu’elle n’est pas dispensée de
cultiver ou de venir dans la zone, c’est comme une mesure d’é¢loignement
temporaire mais dont l'objet est le champ familial. On attribue a cette dame
une parcelle ou ses fréres, sceurs et enfants peuvent, au passage, venir lui
donner des petits coups de main pour lui permettre d’avoir sa petite récolte
de subsistance. Mais cette réserve peut aussi servir a intégrer une nouvelle
épouse, etc. Elle a une utilité multifonctionnelle.

La superficie de réserve est incluse dans la superficie mise a disposition pour
le champ. Son usage, dépend de la capacité et des plans de viabilisation de
chaque propriétaire. Celui-ci peut, en fonction de ses propres critéres de
gestion, l'utiliser ou pas, en partie ou pas ; la préter ou pas, I’échanger ou
pas.

3 - La superficie de réserve commune.

Cette notion comprend les surfaces destinées a des activités autres que le
labour. Il s’agit par exemple de la chasse, de la péche, de la cueillette, ou les
diverses cérémonies initiatiques qui se pratiquent dans cette superficie.
Contrairement aux deux (2) précédentes, la superficie de réserve commune
(SRC) est publique. Elle appartient a tous et parfois a plusieurs villages en
méme temps, du fait que les fractions appartenant a chaque village,
s’interpénétrent comme des intersections pour permettre la réalisation des
activités cités, qui ont un caractére culturel, économique et diplomatique.
Ce sont ces activités et ces associations des villages et des communautés qui
alimentent les liens de mariages exogamiques, les échanges socio-
économiques et culturels en élargissant les solidarités et la formation
d’autres types de communautés.

La superficie de réserve commune doit contenir nécessairement des cours
d’eau, foréts, collines, etc. pour favoriser la mise en place des activités
précédemment mentionnées.

Une partie de cette superficie de réserve peut aussi servir a répondre au
besoin de mise en jachére des champs dont le sol est tres érodé, tout comme
elle peut étre utilisée pour créer d’autres villages.

Cette initiative de création d’un village est rare car liée a plusieurs
contraintes : démographique, sociale, cultuelle, culturelle, juridique et
sécuritaire. Ces contraintes sont considérées comme des outils de
performance pour contréler I’évolution et la protection des clans. C’est a la
lumieére de ces outils qu'on peut prendre en considération la décision de

26



créer un village, c’est-a-dire une entité sociale structurellement plus
complexe qu'un campement ou une garnison car un village est une
continuité d’une histoire ancestrale.

La prise en compte des contraintes pour créer un village sont une constante
et sont transférables ainsi les villages impliqués sur la partie de la terre a
céder pour la création du nouveau village transférent a ce dernier leurs
obligations. Le village est le reflet des compromis du village ou des villages
qui ont consenti a sa création pour ne pas dire la continuité de ce ou ces
villages. Le chef du village doit étre le produit d'un consensus des groupes
d’intéréts qui ont consenti a sa création.

Ces précautions sont d’ordre éthique et permet de ne pas laisser le monopole
d’exploitation des cours d’eau, des terres fertiles et des zones giboyeuses ou
forestiéres a un seul village ou un seul groupe de villageois sous prétexte des
rapports de forces et cela malgré le caractére divisible des superficies entre
les clans. Ce qui est commun reste commun et sacralis€é comme tel pour
tous les clans parties. C’est ce principe qui rend difficile I'implantation d’un
village sans offenser gravement les esprits des autres clans et villages
associés et nécessite de longues négociations suivant le format que nous
avons souligné.

Créer un village n’est donc pas un phénomeéne courant, il est rare et procéde
d’'un protocole de rituels, a la fois spirituels et administratifs au sens des
traditions. Le cours d’eau, les foréts, les animaux qui les peuples sont des
entités qui intégrent la spiritualité du village avec leurs cultes totémiques.

Les villages survivent autour des champs avec dans leurs étendues, c’est-a-
dire leurs superficies des cours d’eau (fleuves et riviéres), des foréts et des
clairiéres. Cet écosystéme permet un « nomadisme saisonnier » fonctionnel
qui aide a renouveler les alliances, a réorganiser les productions et la
protection du biosystéme. Les activités principales étant primaires, c’est-a-
dire la cueillette, 'agriculture, la chasse et la péche, il est donc irrégulier et
conflictuels d’implanter n’importe comment et n‘importe quand un village
sans procéder a un certain rituel pour requérir les consentements et cela
comme dans nos assemblées parlementaires moderne, donc par le vote.

L'usage de ce patrimoine commun est soumis a une procédure de
concertation complexe, lourde et colteuse pour l’époque. Il nécessite un
calendrier, des déplacements, des sacrifices, des rituels, des mobilisations,
etc. Il doit étre autorisé par le chef de terre de la partie concernée avec un
signalement aux parties riveraines. Si les activités concernent une
intersection impliquant plus d’un village, ce sont les notables de ces villages
avec leurs chefs de terre qui doivent faire des recommandations et voter.

L’espace commun de réserve est reconnu par d'autres villages aux alentours

et se compose parfois d'une ou de plusieurs intersections avec d’autres
patrimoines communs reliés a linfluence d’autres villages riverains ou

27



éloignés et aux droits d’autres usagers installés ailleurs. C’est une gestion
embryonnaire quasi notariale, qui comptabilise aussi des sortes de
« succursales lignageres » de cet espace commun qui sont les dépendances
ou des villages dissociés, qui ont des anciens membres des clans du village-
mere. C’est le cas ou ces derniers n’ont pas perdu leur qualité d’ayant-droit.

L’accaparement de cette superficie ou son usage sans explication fondée, au
préalable, peut provoquer des tensions entre les villages. C'est pourquoi, il
est convenable, avant toute utilisation, de solliciter 1'avis des notables qui
ont autorité. Ce sont ces autorités qui précisent la nature des activités a
exercer, la durée ou le caractére saisonnier. De méme, ce sont ces autorités
qui indiquer la période de la mise a disposition. C'est un vrai contrat
d’utilisation ou de cession.

4- Les échanges des champs

En ce qui concerne les échanges des champs, ils ne se faisaient qu'entre les
personnes de méme village et de méme clan. De méme, les préts des
champs, qui se contractaient sous forme de location ne s'effectuaient
qu'entre les gens de méme village et les parties décidaient librement entre
elles de la compensation. La parole donnée suffisait pour garantir les termes
de l'accord car on était dans une société d’honneur et non de duperie
politique ou de rapport de force militaire. Cette pratique indiquait qu’il y
avait des échanges économiques et ces échanges obéissaient a une éthique
et a des normes bien définies.

Comment interpréter cette décision des prétres de sanctuariser le
village ?

Les bases.

Le travail entrepris par les prétres, inspirés des devins, procédait de toutes
les préoccupations décrites en aval. C'est ainsi, qu'ils sont intervenus avec le
"han", qui faisait autorité d'un sceau devin pour délimiter le village et valider
les découpages des périmetres claniques. Il revenait ensuite a chaque clan,
de garantir, selon ses totems et les fétiches la répartition des parcelles
familiales et des terres agricoles., qui leurs sont reconnues.

En sanctuarisant avec le "han" les limites physiques et virtuelles du village,
les incantations invoquées a cet effet, édictaient en méme temps des
interdits opposables aux familles autochtones de Bouna.

Ces interdits obligeaient les Bounas a ne pas installer une demeure familiale
en dépassement des limites consacrées par les oracles. Par contre et
exceptionnellement, dans cet espace interdit pour ’extension des habitations
des autochtones, il y a des parties ou il est permis d’y accueillir, a titre
provisoire et sous certaines conditions ritualisées, des populations allogénes
et non résidentes pour une raison évidente, ces populations ne peuvent pas

28



directement résider a l'intérieur du village. Le but bien calculé est d’éviter de
biaiser les marquages lignagers et claniques mais également de ne pas
perturber les effets protecteurs que les esprits de Bouna ont invoqués pour
protéger les leurs. Il y avait une logique contextuelle a cette pratique,
aujourd'hui critiquable au regard de la nouvelle réalité socioéconomique.

Les allogénes males, qui se sont installés a titre individuel a l'intérieur des
marquages claniques, sont ceux qui ont épousé soit des veuves sans enfants,
en prenant la suite du défunt mari qui était leur ami, soit une fille qui a eu
une aventure malheureuse avec un allogéne fugitif, soit des « batards »
couverts par une paternité familiale ou offerts au chef comme progéniture. 11
y a souvent consensus a ce sujet car certains parmi ces enfants sont dits :
« les enfants de la dote» en ce sens que tout ce que produit une
« femme dotée », donc mariée, revient a son mari tant qu’elle est se maintien
dans le foyer. Les personnes de ces catégories sont identifiées et assimilés
par les esprits comme les enfants de Bouna et doivent bénéficier de sa
protection et en retour se soumettre aux contingences de la spiritualité des
clans auxquels elles sont affiliées.

Les seules installations autorisées, au-dela du tracé des surfaces dédiées a
I'habitation, sont les cabanes pour les rituels secrets ou les enclos
initiatiques et les champs du village.

La volonté de maintenir le controle des liens intracommunautaires est
caractérisée par le souci de rendre, en permanence ces liens lisibles et
tracables en les associant aux familles et a la maniére conventionnelle dont
ses familles sont disposées dans l’espace pour interagir entre elles. Cette
volonté de contréle des liens communautaires permet également de
consigner les traditions mais surtout de les asseoir et de les pérenniser, afin
de disposer de modéles de reproduction a lidentique des rituels, des
systémes d’occupation de 'espace, etc. et cela, a chaque fois que le besoin de
créer un nouveau village s’impose.

On peut imager, au vu de tout cela, le systéme clanique comme un ensemble
de procédures d’intégration et de cohésion sociale, afin de mieux controler
les habitants mais aussi de mieux reproduire la défense de la tradition et de
I'identité. L'organisation du village est comme une marque déposée.

Le sens allégorique

Ce tracé virtuel, induit par le caractére sacré du han matérialisait
virtuellement et spirituellement une frontiére entre la demeure invisible des
esprits protecteurs de Bouna et la demeure visible des habitants de Bouna.
Le han, c’était deux (2) mondes en un (1) comme un produit de marketing.
Ce qui est proche de sa perception et comparable a son influence
psychosociale, c’est son acceptation comme rappelle celle du livre sacré sur
lequel on préte serment. Accepté comme tel par tous, la transgression de
tout ce qui est prononcé sous le serment du « han » n’est donc pas sans

29



conséquence. Ainsi, toute violation du tracé impliquant le han, comme celui
auquel nous faisons allusion dans ce récit, équivaut a la violation de la
demeure des esprits, c'est-a-dire a un blasphéme déclencheur d'une
malédiction. On peut supposer par conséquent, que la peine qui en résulte
ne peut étre qu’a la hauteur du courroux des devins. Pour contrer ce
courroux, la légende de Tonhré, raconte qu’il faut recourir nécessairement a
des intercesseurs pour changer les verdicts et faire amende honorable. Ces
intercesseurs sont les mémes prétres que ceux qui ont implanté le « han ».

Le niveau et la nature des intercessions varie car on suppose, que les actes
commis par les enfants, qu’elle qu'en soit le degré et lintention ne
produisent pas les mémes conséquences que les actes posés par des adultes.
Ainsi pour les enfants de moins de 9, ces intercessions sont une farce dont le
seul but est de leur faire découvrir leur propre fragilité par rapport au monde
des adultes, plus complexe et intimidant. C’est un but pédagogique.
Généralement, on introduit l'enfant auprés des personnes qui lui sont
familiéres et qui dans son imaginaire €taient des personnes plus ou moins
ordinaires et avenantes a son endroit. Le paradoxe, qu'on lui oppose est de
découvrir brutalement sous un autre visage ces personnes et apprendre
ainsi a la fois a se méfier des apparences et a ne pas subtiliser ce qui ne lui
appartient pas. Ce drole de role de clown sert d’outils éducatifs sur tous les
plans car il apprend également en grandissant que les devins sont aussi
corruptibles a leur facon de faire car ils ne sont pas des dieux mais des
intercesseurs et doivent jouer leurs roles au profit de la morale mais avec
des degrés de sentiments appropriés aux conditions d’ages de la conscience
sociale, c’est-a-dire de l'innocence naturelle et de pleine conscience.

Cette perspective mystique de courroux expiatoire, inculqué aux habitants,
dissuade en douceur toute forme de désobéissance générale car elle suscite
des dénonciations spontanées et entrainent la marginalisation systématique
des contrevenants ou perturbateurs désignés. En effet, ces perturbateurs d
sont dénigrés et isolés jusqu’a 'accomplissement des rituels appropriés et
des amendes requises pour expier leurs forfaits. Cette facon de procéder
permet de neutraliser linfluence de ces impétrants et de renforcer la
croyance au systéme avec ses traditions séculiéres. Pour revenir aux
enfants : si un enfant commet par exemple, une parjure en invoquant la
foudre, alors qu’il est soupconné par un témoin d’avoir commis un acte
délictueux, cet enfant sera isolé des autres et soumis a quelques épreuves
légéres comme celles qui se fait a I’école, a l'instar du bonnet d’ane. L’enfant
serait isolé comme s’il était un « contaminé » par un virus dangereux. C’était
une facon de mettre des limites aux enfants, en ce qui concerne, le vol, le
mensonge, le respect des biens d’autrui, etc. C’était une forme d’induire
« Pauto-discipline » car la transgression des choses consacrées peut
provoquer du désordre avec une chaine de conflits déstructurants. Il faut
savoir, qu’il n’y avait dans les villages d’alors ni serrure, ni agent de sécurité
en dehors des chiens et ce qui préservait les biens de chacun était ces
croyances. On pourrait, sous une forme plus élaborée avec un regard de
modernité, évoquer qu'il s’agit sous cette forme primaire de civisme.

30



Un enfant isolé, c’est déja une grosse punition car le soustraire de ses
activités et de ses complices qu’il voit s’amuser librement et le toiser de loin,
lui suggére une soumission aux regles s’il est reconnu coupable et un esprit
plus fort et affirmé dans le cas ou la faute qui lui est reprochée est injuste et
n’était pas de son fait. Cette punition est aussi inculquée aux adolescents
mais percue comme une garde-a-vue car elle permet dans la journée ou dans
les 24 heures qui suivent de déterminer, par les enquétes, les circonstances
et la portée du parjure et des actes posés.

Il faut considérer pour une part, que ces mesures d’isolement permettent de
soutirer I'enfant de la colére de ceux qui se sont sentis floués par ces actes
(effet de clan) afin de faire retomber la colére et de créer un climat qui
favorise des solutions adéquates. Nonobstant l’age et le sexe des enfants
toute solution injuste a ’égard d’un enfant est toujours mal ressentie par un
grand nombre et peut nourrir ou réveiller d’autres sources de conflits
étouffées.

Par ailleurs, une transgression faite par un enfant l'expose comme une
personne ayant transgressé une reégle et susceptible d’accentuer son
comportement si on ne lui met pas des limites trés tot. C’est comme un
signalement dans un casier judicaire car il catalogue la personne pendant
un temps, plus ou moins suivant la gravité des faits. Cela peut durablement
entamer la réputation, qui est une chose trés précieuse dans le crédit d'une
vie au village ou toute confiance se base sur la parole donnée et le respect
des traditions.

Ce tracé ritualisé par l'implantation du "han" est une "arme" dissuasive dont
l'effet est a imager comme celui d'une sorte de "dome de fer" mystique. Les
sages du village jouant dans ce cas le role de vidéo-surveillance ou de radar
pour alerter ou pour rappeler a son respect et éviter ainsi quun grand
malheur ne frappe le village et ne déstabilise ses habitants. Le but de ce
tracé est certes de créer une harmonie et la paix mais surtout de s’assurer le
controle de la population pour garantir et reproduire cette harmonie
indéfiniment en la basant sur les croyances éprouvées.

Ainsi, a chaque fois que la population de Bouna atteignait un nombre donné
et pour ne pas aller au-dela des limites prescrites, on se dépéchait de
promouvoir la création d'un autre village dans une proximité raisonnable. Il
peut arriver de trouver deux (2) voire trois (3) villages avec le méme nom. Par
exemple, Bara 1 et Bara 2 ; Pari 1 et Pari 2 dans le canton Bouna. Ngassote
1 et 2 ; Datibeau 1 et 2 (cela a été avorté peu de temps pour des raisons de
réaménagement administratif suite a un conflit) ; Guilaygue et Guilah dans
le canton Ngalo.

Comme une division cellulaire, les villages day proviennent d’'une « mitose »
de Bouna et ensuite dune «méiose» catalysée par la colonisation,
I'indépendance et la modernité mais Bouna reste, a y croire, la cellule
souche qui a reproduit tous ces villages.

31



Le sens pratique

Le village est un site qui renferme un ensemble de réalités visibles et
invisibles. En tant que telles, ces réalités sont spécifiques et ne peuvent pas
se soumettre a des extensions au gré des humeurs et des caprices des
individus. Il y a des régles et des procédures décidées par des circonstances
précises et encadrés par des rites et des structures précises. C'est ce sens
qui explique le recours a l'utilisation des oracles, des fétiches comme les han
et tous les autres éléments qui servent aux sacrements et aux
sanctuarisations de toutes sortes.

Comme cela a été dit précédemment, la délimitation prévoyait, que si
l'accroissement de la population ne permettait pas d'insérer une personne ou
une famille dans les limites prescrites par les oracles ; si une personne ou
une famille ne trouvait pas la paix dans le village ou encore si les superficies
qui sont concédées a cette famille ne suffisent pas a satisfaire ses besoins
vitaux, alors cette famille peut demander a fonder un village et une
procédure sera ouverte pour créer les conditions et I'accompagner. Libre a
ceux qui partagent les affinités d'aventures des prétendants a la création du
nouveau village de les soutenir et de les suivre avec tout ou partie de leurs
familles. Cette procédure n’est pas la méme que celle qui procéde des
circonstances de bannissement ou de guerre.

Toutefois, sans empiéter sur les champs du village, il existe toujours une
place saine de tout effet de han. Une place neutre a l'orée du village mais
assez €loignée des champs qui sert a répondre a des cas de réinstallation en
urgence d'un groupe ou d’une famille. Méme ce besoin en urgence doit se
faire sous le controle des prétres.

On constate souvent dans les villages anciens, l'existence des parcelles ou
des ruines des cases abandonnés, qui servent au vagabondage des animaux.
Ces ruines ne viennent pas forcément des personnes décédées sans héritiers
mais aussi les ruines des personnes qui ont déménagé dans un autre village
et qui font l'objet de litiges avec en cause, les totems et le han. Ces litiges
peuvent trainer en longueur et parfois abandonnés faute de témoin ou de
personne habilité a juger de la chose. Dans ces conditions, c’est au chef de
village ou de clan, celui qui a la plus haute autorité sur le village de trancher
et cest sans appel. II faut noter que la question de la justice est
prépondérante dans la société day-Bouna. Elle se rapproche, a quelques
nuances pres, de celle de la société sara-madjingay, trés hiérarchisée et
socialement cloisonnée avec les catégories comme les initiés et les non-
initiés, qui impliquent les droits et devoirs distincts. Le dernier mot dans un
jugement dans ces sociétés appartient, non au plus sage mais au chef.
Dans un jugement, le chef écoute, sollicite discrétement par des gestes ces
conseillers et n’ouvre sa bouche que pour prononcer ou confirmer un verdict.
Le fait qu’il ne parle pas au cours du proces et semble somnoler évite qu’on
ne l'interpelle pour une contradiction dans ses prises de paroles ou qu’on ne
I’'accuse d’avoir vu telle ou telle gestes. Cette attitude proclame une forme de
Iindépendance de la justice et une affirmation de sa doctrine d’impartialité.
I1 y a une expression forte en Sara qui dit : « Ngar ida ba ni », ce qui signifie

32



le chef a déja conclu. Le chef a dit... Le han intervient également dans ces
régulations et régularisations.

Au vu des attributions supposées du han, tout se passe comme si la forme
du village et le nombre des familles qui le composent doivent obéir a des
calculs, a une maitrise des chiffres pour contenir et anticiper les réponses a
des problémes récurrents qui sont déja expérimentés tels que les conflits de
familles, les attaques des animaux sauvages dont ils partagent le biotope et
les disettes.

L’extension du village ou la fondation d’un nouveau village est soumise a
cette évaluation des périmétres contrdlables et des populations identifiables
et profilées. Ce mode de fonctionnement permettait de garantir les
engagements vis-a-vis des oracles mais surtout d'instaurer une tradition qui
garantit 1'ordre et la paix relative entre les habitants.

Est-ce ce que le han n’était-il pas chez les anciens villageois une intelligence
qui servait a modéliser la création et la gestion des villages ? Cette
modélisation suffisait a elle-méme car il suffisait de les répliquer suivant un
plan comme dun préfabriquée. Ils avaient ainsi un modeéle basé sur le
nombre dans un rapport surface/population comme dans nos villes, on
dirait il faut X nombre d’habitants ou de familles pour recevoir la création
d’un lycée et que des hopitaux ou des centres de santé doivent se trouver a Y
distance avec un ration par habitants de Z pour maintenir l'ordre, la
cohésion sociale et la dynamique économique. Le han était peut-étre 1'utopie
politique de l'époque et qu’il en était ainsi dans toutes les traditions
villageoises et animistes de la région.

Le mythe et la légende

Pour conforter la croyance du han et la relier & une des causes de cette
guerre de Bouna, Tonhré évoquait cette anecdote que je vais décrire comme
un des signes précurseurs. Elle disait que la guerre de Bouna n’a pas été la
premiére catastrophe et que les causes profondes comme les secrets dune
énigme sont a rechercher, quelques années auparavant, dans une histoire
d’amour interdit. Elle racontait, que vivait a Bouna un homme connu pour
étre ambigu, mais reconnu aussi de tous comme un bon cultivateur, que
nous désignons du nom de Tanrémbo, qu’on appelait aussi Tanrebousso. Ce
jeune-homme vivait avec sa femme qui mourut trés jeune en lui laissant un
bébé, une petite fille. La meére, sur sa natte de mort, avant de rendre ’ame,
aurait prié son mari de ne jamais abandonner leur petite fille a une maratre
ou aux parents qu’ils soupconnaient de ne pas toujours nourrir de bonnes
intentions a l’égard de leur couple. Elle le suppliait de garder toujours
aupres de lui leur petite fille et qu’elle sera toujours la auprées de lui. Le pére
a-t-il pris ce dernier veeu de sa défunte femme personnellement a la lettre ou
aurait-il interprété ce veeu comme une secreéte instruction, de ne pas se
marier a une autre femme et de faire de leur fille l'incarnation de sa défunte
mere ? Telle est la question car peu-a-peu, au fil du temps, la fille va remplir
tous les roles suspendus par la mort de sa mére.

33



En effet, du jour au lendemain, aprés le décés de sa bien-aimée, une trés
belle femme qu’il avait tant chérit et affiché avec fierté comme ’étre le plus
précieux, Tanrémbo s’était renfermé sur lui-méme. Il ne semblait désormais
vivre que pour leur fille et dans le souvenir de sa défunte femme. Il travaillait
dur et ne fréquentait plus personne, ce qui le rendait plus taciturne.

Contrairement aux autres enfants du village qui gambadaient chez les uns,
chez les autres, il surprotégeait sa fille qui ne le quittait plus et était devenue
quasiment son bindéme au fil des années ou elle grandissait. Ils étaient lui et
sa fille les seules fréquentations suivies pour chacun d’eux.

Tonhré racontait, que leurs seules conversations étaient sur les travaux
champétres, les mises en garde du pére a I’égard des personnes tierces et les
souvenirs magnifiés de la défunte mere avec une allusion permanente a la
ressemblance avec sa fille. Elle ne manquait pas de lui rappeler qu’elle avait
hérité de la beauté de sa mére. En effet, au fil du temps qui passait et de son
enfermement volontaire, le pére voulait que la fille, en tout point, puisse
exceller a ses yeux comme sa mere le fit pour lui, en son temps.

La fille qui recherchait aussi a se réapproprier I'image de cette mére aimante
qui rendait son peére heureux, redemandait sans cesse, dans des moments
de silence ou leurs esprits voguaient dans le doute, que son pére lui raconte
cette mere dans les détails : son apparence, ses gestuels et demandait, si
physiquement, elle-méme ressemblait vraiment a cette meére et quel aspect
d’elle était le plus proche de celui de sa meére ? Elle lisait bien dans les yeux
de son pére les étincelles de douceur qui scintillaient, quand il évoquait sa
mere. Elle a constaté combien son pére devenait un autre homme, heureux
et joyeux lorsqu’il parlait de sa défunte femme. Il se transformait dans ces
instants et parlait comme s’il se trouvait véritablement en présence de sa
défunte femme. Inconsciemment les images se superposaient et
hypnotisaient sa fille qui les ressentaient du fait de leur solitude et de leur
proximité. . . Ces émotions brisaient pour un laps de temps les barriéres
entre le réel et I'imaginaire ou anecdotiquement les frontiéres entre le monde
des vivants et le monde des esprits, que le han interdisait, pourtant...

Sa fille était devenue le seul centre de son affection et au fil du temps, sa
ressemblance avec sa défunte mere devenait frappante aux yeux de tous.
Cette ressemblance qui s’éclos de plus en plus était une source de joie pour
le pére et constituait, dans son for intérieur, une sorte de revanche brulante
sur la perte prématurée de sa femme. En effet, la proximité qu’il a établie
avec la surprotection de sa fille ne faisait que se renforcer avec les récits des
souvenirs qu’il a préserve, ravive, réajusté et enrichi suivant sa vision pour
superposer progressivement les images des deux femmes a la rencontre 1'une
de l'autre au point qu’il était difficile de savoir, si la jalousie qui l'animait
dans cette surprotection était du fait de la ressemblance ou du fait qu’il
substituait inconsciemment ou consciemment la fille a la présence
recherchée (imaginée) de la mere ?

34



L’image de la mére, figée dans le temps est embellie par la nostalgie et le vide
mais elle attire vers elle I'image présente, réelle, pimpante de vie mais aussi
affectueuse et docile de la fille par 'aimant des émotions qui est l'esprit et le
corps présent du pére. Le pére devant cette confusion, qu’il a suscité et
entretenu devient une porte sans blindage qui ne peut empécher aux deux
(2) images de se fusionner en lui. Sa résistance s’est brisée mais aussi celle
de sa fille rongée et phagocytée par les récits et I'incompréhension due a
I'absence d’'un entourage formel et a la manipulation de son pére qui l'a
fragilisé et égaré.

Le pére ressentait le souffle et I'odeur de la fille toutes les nuits et cela
constituaient en lui et en sa fille des tentatives de passages qui ont
déstructuré le blindage moral. C’était des signes suffisamment alarmants
pour qu’ils prennent des mesures préventives, malheureusement, une fois
laisser les images se fusionner dans les esprits, le pére tomba secrétement
amoureux de sa fille et le corps fut corrompu provoquant ainsi l'irréparable.

Jour apres jour, mois aprés mois et année aprés année, le besoin du corps a
pris le dessus sur le devoir moral avec les excuses et les prétextes des
souvenirs déformants d'une défunte, qui a désormais le corps vivant d’une
autre jeune fille. La petite fille qui n’a pas eu d’autres horizons car piégée par
les souvenirs et la prison d’'une affection égoiste du pére, pensait accomplir
par cette ressemblance fantasmée un devoir de réincarnation pour redonner
a son pére les joies de sa vie avec sa mere. Cette meére qui revivait par elle et
qui lui a volé sa vie d’enfant pour €tre avec son mari. Cette mére qu’elle est
devenue malgré elle. Chacun d’entre eux, pere et fille, avait ainsi cédé la
doublure de sa vie pour combler un vide qu’ils ont créé avec des fantasmes.
Le statut du pére avait disparu lourdement pour devenir celui du mari et le
statut de fille de papa avait cédé naivement sa place a une épouse fantasmée
mais devenue réelle donc douloureuse et fragile. Le « pére-mari» devrait
maintenant s’atteler a soigner les profondes douleurs causées, mais aussi a
protéger physiquement celle qui incarnent maintenant, a la fois, ses illusions
et sa réalité ; sa femme perdue et sa femme présente ; la mére de son enfant
et de son petit-enfant ; son passé et son futur. Dans la société day Bouna de
cette époque, une telle singularité était vécue comme une malédiction,
annonciatrice d'un grand malheur, surtout si le « han est mélé a cela.

Malheureusement ce piége concu avec les matériaux de la nostalgie
sentimentale et vécue en cachette dans le vice derriére la surprotection va
engendrer un traumatisme plus grand et collectif dans la mesure ou tout le
village s’en indigne et progressivement, les railleries, les conspuassions
débridées des chansonnettes sur la place publique, le soir venu, ainsi que
les menaces de bannissement vont cloitrer davantage le couple incestueux et
rendre le pére encore plus agressif. En réagissant aux menaces, il laissait
entrevoir qu’il était prét a affronter toutes les circonstances et prendre la vie
de quiconque oserait entraver celle de sa nouvelle famille incestueuse. Il
défiait tout le monde en partant chaque matin au champ avec sa famille, ce
fardeau de honte et promettait, dans le cas échéant, de suicider sa famille si

35



on 'empéchait de vivre librement avec elle. Il marchait toujours téte haute,
au milieu du chemin, armé de ses javelots, lances, hache et couteau-de-jet.
Sa vie de belle nostalgie s’est transformée en un calvaire ou les menaces, les
railleries, les chantages font front commun contre son quotidien.

Bref ! le pére, de plus en plus reclus sur lui-méme, ne vivait que pour sa fille
dont la resplendissante et chaleureuse jeunesse ainsi que leur proximité
exclusive vont conduire a des relations incestueuses assumeées. Ainsi, ce qui
devrait arrivé, arriva et le pére aimant engrossera sa fille aimée pour recréer
son couple idéalisé et au lieu de réparer son traumatisme narcissique, il a
créé plutot un traumatisme collectif et l'idée que le systéme avait des
faiblesses : la proximité, la surprotection sans structure formelle, la
superposition par substitution affective, 'isolement, etc. Le malheur collectif
utilise ses « entrées » pour semer le trouble.

Pour tenter d’échapper a cette pression sociale, qui était en train de le
décomposer tant socialement que psychologiquement et physiquement,
Tanrémbo décida de s’éloigner du village, centre de cette pression sociale,
avec l'objet de son péché, afin d’avoir du recul sur ses actes assumés et
envisager les mesures pour réorganiser sa vie.

Pour ce faire, dans la précipitation, il s’installa, a titre provisoire, a la lisiére
du village dans la zone interdite. Il pensa dans cette étape rester encore un
temps prés de ses champs en attendant la fin de toutes les récoltes pour
déménager loin et définitivement. Méme si son intention était de s’installer
provisoirement, le seul fait d’empiéter sur les emplacements proscrits était
une transgression, surtout que dans la précipitation et sous la pression
sociale, son installation s’est faite en dehors de toute régle et procédure
prescrites par le han. Il venait donc par cette transgression involontaire,
d’enclencher le processus irréversible de la malédiction car la malédiction
prescrite pour une chose ne connait pas d’étapes intermédiaire, genre je suis
la, a titre provisoire ou j’ai volé un ceuf et non un boeuf. Le dégat est fait et il
a des conséquences.

En effet, il est proscrit de s'installer en dépassement de la ligne de
démarcation maudite mais malheureusement, peu de gens en connaissait
les marges exactes. C'est pourquoi, il est recommandé de se référer toujours,
dans de pareilles circonstances, aux notables qui gérent avec les esprits le
cadastre du village. Un village est une institution sous le regard des divinités
invoqueées, qui 'ont consacré et tout acte leur doit étre réferé.

Cette transgression de Tanrebousso serait, selon la légende, le signe
précurseur des malheurs qui vont s'abattre sur Bouna et aboutir dans le
temps imparti a lexécution de la guerre de 1928-29. On pourrait se
demander, pourquoi c’est a Bouna que s’est arrivé ? Pourquoi cette guerre
est arrivée dans l'enchainement des événements avec celui de Tanrémbo ?

36



Pour la légende, les causes officielles de la guerre de Bouna de 1929 sont
connues mais les faits singuliers sont aussi a prendre en considération
comme le cas de cette violation des lois prescrites par les devins avec le han.
Cette légende rappelle, que les serments et les croyances qui y sont
attachées nous recommandent de nous meéfier de certains de nos
comportements. Un humouriste disait que c’est a cause d’'une simple pomme
interdite dans le Jardin d’Eden, que Eve et Adam ont déclenché le courroux
du Bon Dieu qui nous cause jusqu’au aujourd’hui beaucoup de malheurs.
Curiosité, envie et gourmandise ont été défauts.

Tonhré a-t-elle raison ?

La légende d’un sortilége Day — version 2025

© WAKAKA — Tous droits réserves.

37



